Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 1, No. 2, Des 2018: 16-38

Rekonstruksi Nalar Arab Kontemporer
Muhammad ‘Abed Al-Jabiri

Muhammad Igbal Juliansyahzen
Fakultas Syari’ah IAIN Purwokerto

Abstrak: The condition of Arab reason has experienced a severe stagnation, resulting in the
Arab world lagging behind the increasingly developed modern rationality. This fundamental
problem became a major challenge for M. Abed al-Jabiri in his effort to awaken Arab reason
from its long intellectual slumber. Jabiri argues that the Arab and Islamic worlds should not
turn a blind eye to developments in the West; rather, there should be a critical dialogue and a
dialogue of civilizations. Jabiri’s project in seeking authenticity represents a significant
intellectual endeavor to advance the Arab-Islamic world and to avoid uncritical claims of
cultural dominance, whether originating from classical Islamic tradition or Western
modernity. He strongly emphasizes the epistemology of contemporary Arab thought as the
primary path for engaging with modernity. In his attempt to reconstruct contemporary Arab
reason, Jabiri classifies epistemology into three modes: bayani, burhani, and ‘irfani.
However, this classification has generated considerable criticism; for instance, it is argued
that such a division leads to fragmentation within the intellectual self.

Keywords: Arab reason, bayani, burhani, ‘irfani, critique

Korespondensi: Muhammad Igbal Juliansyahzen
JI. A. Yani No.40-A, Kec. Purwokerto Tim., Kabupaten Banyumas, Jawa Tengah
igbal.zen2 [(@gmail.com

@ oo

International License (CC BY-SA 4.0)
ISSN 2615-7543


mailto:iqbal.zen21@gmail.com

© 2018. The author(s). JIL is licensed under a Creative Commons Attribution-Share Alike 4.0

17



Muhammad Iqbal Juliansyahzen

Pengantar

Jika dihadapkan dengan realitas dunia Barat modern, periode keemasan Islam masa
klasik, dunia Arab maka pemikiran Arab sedang mengalami ketertinggalan. Problem utama
yang dihadapi dunia Arab adalah bagaimana membangkitkan dan membangun Islam dan
keterbelakangan tersebut. Permasalahan pelik tersebut kemudian yang menjadi perhatian
Muhammad Abed al-Jabiri. Umat Islam, menurut Jabiri, mengalami keterbelahan kesadaran
(ta’arud al-wujdan) antara keunggulan Barat dan nostalgia masa keemasan masa lalu. Reaksi
dan solusi yang ditawarkan dalam rangka meningkatkan dan membangkitkan kembali umat
Islam dari keterbelakangan juga beragam, walaupun kesemuannya selalu melibatkan
ketegangan dua aspek, yaitu pemikiran masa lalu dan modern.

Dominasi imperalisme Barat yang disertai dengan keterbelakangan Arab dan juga
kekalahannya dari Zionis Israel tahun 1948 dan tahun 1967 yang pada akhirnya memaksa
intelektual Arab mencurahkan perhatiannya pada “turas” (tradisi) untuk menjelaskan stagnasi
dan kejumudan serta kegagalan kebangkitan (Arab) Islam. Selanjutnya bangsa Arab
mewacanakan, merencanakan dan mendesain mega proyek pengembangan di masa depan.
Upaya reinterpretasi dan rekontruksi konsep modernitas secara fundamental dalam
mengukuhkan modernitas Arab dengan harapan dapat mengejar ketertinggalan dan mengubah
dinamika kulural Arab.!

Menurut al-Jabiri, Arab harus masuk dalam dialog kritis dengan kebudayaan Barat
untuk memahami historisitas dan relativitas konsep, kategori, dan landasan kemajuan Barat
yang didasarkan pada kemujuan ilmu pengetahuan dan rasionalitas kritis. Hal tersebut
kemudian ditanamkan ke dalam kebudayaan dan pemikiran Arab sendiri. Arab harus
menyatakan kehadiran identitasnya secara sadar sebagai personalitas sejarah yang khas. Titik
tolak dan langkah yang mesti dilakukan dalam mengkritisi Arab adalah kesadaran bahwa
dirinya juga merupakan produk sejarah. Angan-angan yang dimiliki Arab atas kejayaan masa
lalu dan realitas masa kini serta tantangan masa depan yang dipengaruhi oleh tantangan Barat
harus dikoreksi melalui kritik nalar Arab.?

Al-Jabiri cukup intens dalam memproyeksikan dirinya untuk melakukan kritik terhadap
nalar Arab. Keprihatinan al-Jabiri terhadap kemunduran atau bahkan keterpurukan dunia Arab

dan gagalnya upaya kebangkitan Islam pada umumnya, mendorongnya untuk melakukan

! Dicky Wirianto, “Wacana Rekontruksi Turas (Tradisi) Arab; Menurut Muhammad Abed al-Jabiri dan
Hanafi”, dalam Jurnal Ilmiah Islam Futura, Vol. XL, No. 1, Agustus 2011, (68-84), hIm. 69.

2 Tholhatul Choir dan Ahwan Fanani (Ed), Islam dalam Berbagai Pembacaan Kontemporer, (Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2009), hlm. 202-203.

International License (CC BY-SA 4.0)
ISSN 2615-7543






Muhammad Iqbal Juliansyahzen

Grand Research untuk mencari akar persoalan ini. Al-Jabiri sampai pada sebuah kesimpulan
bahwa faktor utama yang menyebabkan kemunduran dan kegagalan kebangkitan Islam adalah
karena upaya kebangkitan itu menyimpang dari mekanisme yang semestinya. Al-Jabiri
berkeyakinan bahwa mekanisme kebangkitan yang diawali dengan seruan berpegang teguh
pada tradiri (turas), atau dapat dikatakan pula dengan kembali kepada “prinsip-prinsip dasar”,
bukan dalam pengertian menjadikan “prinsip dasar” dari masa lalu sebagai landasan
kebangkitan yang dihadirkan sebagaimana adanya, akan tetapi sebagai dasar untuk melakukan
kritik terhadap masa kini dan terhadap masa lalu yang lebih dekat, lalu melompat ke masa
depan. “Prinsip-prinsip dasar” dari masa lalu yang jauh itu kemudian diinterpretasikan dalam

format yang relevan dengan nilai-nilai kontemporer.’

Mengenal Sekilas Muhammad Abed al-Jabiri

Muhammad Abed al-Jabiri merupakan seorang pemikir Arab kontemporer yang lahir
pada tahun 1936 di Figuig, Maroko Tengah. Ia tumbuh dalam sebuah keluarga yang
mendukung partai Istiqlal (Istiglal Party), sebuah partai yang memperjuangkan kemerdekaan
dan kesatuan Maroko yang pada saat ini berada di bawah koloni Prancis dan Spanyol. Ia
pertama kali masuk sekolah Agama, kemudian masuk sekolah swasta nasionalis (madrasah
hurrah wathaniah) yang didirikan oleh Gerekan Kemerdekaan. Pada tahun 1951-1953, la
belajar di sekolah lanjutan setingkat SMA milik pemerintah di Casablanca. Sejalan dengan
kemerdekaan Maroko, ia melanjutkan pendidikan tingginya setingkat diploma pada sekolah
Tinggi Arab dalam bidang llmu Pengetahuan.* Maroko juga merupakan wilayah yang pernah
menjadi daerah protektoriat Perancis. Karenanya, bahasa Arab dan bahasa Perancis merupakan
bahasa resmi wilayah ini. Hal ini pula yang mempengaruhi al-Jabiri banyak berdialog dengan
tradisi pemikiran Perancis yang banyak diwarnai analisis sejarah, kritik filsafat, dan kritik nalar
serta jauh dari bentuk-bentuk formalisme. Pergumulan al-Jabiri dengan dua tradisi sekaligus —
tradisi Arab dan Perancis- di Maroko bisa disebut sebagai cultural encounter (perjumpaan
tradisi) yang mengantarkan al-Jabiri pada pembacaan kritis-epistemologis terhadap tradisi
Arab.

Al-Jabiri muda dibimbing oleh seorang politikus ulung bernama Mehdi Ben Barka,
seorang pemimpin sayap kiri Partai Istiglal dan kemudian mendirikan Union Nationale des

Forces Populaires (UNFP) yang kemudian berubah nama menjadi Union Socialiste des Forces

3 Dicky Wirianto, “Wacana Rekontruksi Turas..., hlm. 69-70.
4 Walid Hamarneh, “Pengantar”, dalam Muhammad Abed al-Jabiri, Kritik Pemikiran Islam; Wacana Baru
Filsafat Islam, Terj. Burhan, (Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2003), hlm. vi.

18



Rekonstruksi Nalar Arab Kontemporer Muhammad ‘Abed Al-Jabiri

Populaires (USFP). Mehdi sempat merekomendasikan al-Jabiri untuk bekerja bagi al- ‘Alam,
yang kemudian menjadi humas partai Istiqlal. Pada tahun 1959, al-Jabiri mulai studi filsafat di
Universitas Damaskus, Syiria, akan tetapi setahun berselang ia masuk di Universitas Rabat
yang baru didirikan. Pada Juli 1964, Ia dipenjara seperti rekan-rekannya di UNFP karena
dituduh berkonspirasi melawan negara.’

Sejak tahun 1964 al-Jabiri mengajar filsafat di Sekolah Lanjutan Atas dan aktif
diperencanaan dan evaluasi pendidikan. pada tahun 1966, Ia bersama Mustafa al-Omari dan
Ahmed as-Sattati menerbitkan dua buku yang digunakan sebagai bahan pembelajaran bagi
pelajar di tahun terakhir. Salah satu buku tersebut seputar pemikiran Islam dan satunya tentang
filsafat. Karya terakhir itulah yang membawa pengaruh luas kepada para pelajar era
enampuluhan. Intinya, buku tersebut menekankan hubungan antara budaya dan masyarakat
serta pentingnnya pendidikan dan pengetahuan dalam perubahan masyarakat.

Setelah merampungkan ujian negaranya pada tahun 1967 dengan menulis tesis (tidak
diterbitkan) berjudul The Philosophy of History of Ibn Khaldun dibawah bimbingan M. Aziz
Lahhabi), beliau mulai mengajar filsafat di University of Muhammed V Rabat. Pada tahun
1970, ia menyelesaikan program Ph.D dengan disertasi tentang pemikiran Ibn Khaldun di
bawah bimbingan Najib Baladi. Pada tahun tujuh puluhan, al-Jabiri mulai menerbitkan serial
makalah tentang pemikiran Islam yang kemudian menjadi perhatian para intelektual dan
akademisi di dunia Arab. Pada tahun 1976, ia menerbitkan dua karya penting dalam bidang
epistemologi (pertama tentang matematika dan rasionalisme modern dan kedua tentang metode
empiris dan perkembangan pemikiran keilmuan. Pada interval waktu tersebut, la masih
terkonsentrasi pada politik dan pada tahun 1975, Ia menjadi anggota biro USEP, dimana ia
menjadi salah satu pendirinya. Hingga, pada tahun delapan puluhan ia mulai mencurahkan
konsentrasinya pada bidang intelektual dan keilmuan sehingga ia mundur dari biro politik dan
konsentrasi dalam menulis.®

Al-Jabiri mempresentasikan dirinya sebagai kelompok post-modernis, sekelas dengan
Nashr Hamid Abu Zayd, Hasan Hanafi, dan Mohammad Arkoun. Luthfie as-Syaukanie
menggolongkan pemikiran ini sebagai reformistik dengan pendekatan yang dekonstruktif

dalam membaca teks atau tradisi (furats). Kajian-kajian yang sering mereka lakukan dalam

5 Ibid..., hlm. vi-vii.

¢ Setelah non-aktif dari dunia politik, al-Jabiri mencurahkan perhatiannya dalam dunia akademik.
Perjalanan intelektualnya diakui oleh banyak pemikir di antaranya yang juga berasal dari Maghribi Mohammad
Arkon dan Fatimma Mernisi. Paling tidak, terdapat 17 karya hasil buah pemikiran al-Jabiri. Ahmad Baso misalnya,
mendokumendasikan rihlah ilmiah al-Jabiri yang tersebar secara acak dan dikumpulkan dalam sebuah karya yang
kemudian diberi judul “Post Tradisionalisme Islam” yang diterbitkan LKiS Yogyakarta.

19



Muhammad Iqbal Juliansyahzen

metodologi mereka adalah semiotika, antropologi maupun sejarah dengan afiliasi sepenuhnya
pada filsafat strukturalisme dan post-strukturalisme.’

Pembacaan al-Jabiri terhadap realitas dunia Arab yang mengalami problem nalar
tersebut dikejawantahkan dalam karya trilogi monumentalnya: 1) Takwin al-Aql al-Arabt
(struktur nalar Arab), yang mengkaji perkembangan struktur epistemologi kebudayaan Arab
pada masa-masa awal, mulai masa kodifikasi,® 2) Bunyah al-‘Aql al-‘Arabi: Dirasah
Tahliliyah Naqdiyyah li Nuzhum al-Ma rifah fi Tsaqafah al- ‘Arabiyyah (Struktur Nalar Arab:
Kajian Analisis Kritis Sistem Pengetahuan dalam Kebudayaan Arab), yang mengkaji secara
detail tentang sistem epistemologi yang beroperasi dalam bahasa Arab,’ dan 3) al- ‘Aql al-Siyast
al-‘Arabt Muhaddidatuh wa Tajalliyatuh (Nalar Politik Arab: Faktor-faktor Penentu dan
Manifestasinya), yang didalamnya al-Jabiri menuangkan konsep-konsep dasar dalam bentuk
praktis.!?

Dalam trilogi tersebut, proyek metodologis pemikiran al-Jabiri yang terkenal dengan
istilah “Kritik Nalar Arab”, terbagi atas dua model. Pertama, kritik nalar epistemologis. Nalar
ini sifatnya spekulatif, yang mengkaji arkeologi dan perkembangan ilmu pengetahuan yang
berlaku di kalangan umat Islam. Kedua, nalar politik, yaitu nalar praktis yang melakukan kritik
pemikiran tentang bagaimana umat Islam berkuasa, menguasai dan mempertahankan
kekuasaan. Persoalan etika masuk dalam nalar kedua karena terkait dengan prilaku umat Islam
dalam kehidupan sehari-hari.!!

Kritik Nalar itu tentunya mempunyai latar belakang yang cukup panjang. Bermula dari
keresahannya dalam menghadapi fakta yang mengenaskan. Paling tidak, dalam skala waktu
seratus tahun, diskursus Arab kontemporer —dimana Arab- tidak memberikan kontentum yang
definitif, walapun untuk sementara berfungsi sebagai proyek kebangkitan yang selalu

digembor-gemborkan. Kesadaran mereka terhadap pentingnya membangun peradaban dam

7 Lebih lanjut baca. A Luthfi as-Syaukanie, “Tipologi danWacana Pemikiran Arab Kontemporer”, dalam
Jurnal Paramadina, Vol.1., No. 1 (Juli-Desember 1998), hlm. 75-76. Kaitannya dengan struktur pemikiran dalam
bidang filsafat dalam hal ini strukturalisme dan post-strukturalisme sama-sama menjadikan bahasa sebagai faktor
dominan dalam objek studinya. Keduanya membutuhkan keraturan logis, struktur yang mendasar serta makna-
makna umum sebagaimana bahasa mempunyai pola-pola yang serupa, selain bahasa itu sendiri bisa menunjuk
pada fenomena-fenomena sosial tertentu. Lebih lanjut baca, Tholhatul Choir dan Ahwan Fanani (Ed), Islam dalam
Berbagai..., hIm. 182.

8 Muhammad Abed al-Jabiri, Takwin al-Agl al-Arabi, (Beirut : Markaz Dirasat al-Wahidah al-’Arabiyyah,
2009).

® Muhammad Abed al-Jabiri, Bunyah al-‘Aql al-"Arabt: Dirdsah Tahliliyah Nagdiyyah li Nuzhum al-Ma’rifah fi
Tsaqafah al-’Arabiyyah, (Beirut : Markaz Dirasat al-Wahidah al-’ Arabiyyah, 2009).

10 Muhammad Abed al-Jabiri, al-’Agl al-Siyasi al-’Arabi Muhaddidatuh wa Tajalliyatuh, (Beirut : Markaz
Dirasat al-Wahidah al-*Arabiyyah, 2000).

11 Lihat lebih detail dalam. Ahmad Baso, “Neo-Modernisme Islam Versus Post Tradisionalisme Islam”,
dalam Jurnal Tasywirul Afkar, No. 10 Tahun 2001, hlm. 33.

20



Rekonstruksi Nalar Arab Kontemporer Muhammad ‘Abed Al-Jabiri

kebangkitan tidak berdasarkan realitas dan orientasi perkembangannya, melainkan berdasarkan
sense of difference (jurang pemisah) antara Arab kontemporer dengan kemajuan dunia Barat
modern. Akibatnya, menurut al-Jabiri sampai saat ini diskursus kebangkitan Arab tidak
berhasil mencapai kemajuan dalam merumuskan rumusan baku (Blue Print) kebangkitan
peradaban.'?

Nalar (akal) Arab dimaksud merupakan kumpulan prinsip dan kaidah yang diberikan
oleh peradaban Arab kepada para pengikutnya sebagai landasan memperoleh pengetahuan.
Nalar di atas juga dapat dimaksudkan dengan aturan epistemologis yaitu kumpulan konsep atau
prosedur yang menjadi struktur bawah sadar dari pengetahuan pada suatu fase sejarah tertentu.
Al-Jabiri mengamini hal ini bahwa kumpulan aturan, konsep, cara pandang, pola berfikir orang
Arab dan interaksinya dengan sesuatu itu memang ada. Hal ini berarti orang Arab adalah
individu anak manusia yang nalarnya terbuka, tumbuh dan berkembang peradaban Arab hingga
peradaban tersebut memformat referensi pemikirannya yang sama.'3

Lebih lanjut, nalar Arab dimaksud lebih pada nalar yang berinteraksi dengan teks atau
lafaz daripada dengan konsep, nalar ini tidak bisa berdiri sendiri atau berfikir kecuali dengan
referensi yang merujuk pada otoritas masa lalu dalam lafaz atau maknanya. Sedangkan proses
internalisasi maknanya ialah dengan giyas,'* baik yang berlaku dalam nalar bayani maupun
dalam nalar irfani, serta menjadikan sebuah ajaran “keserbabolehan” sebagai prinsipnya,
sebagai aturan umum yang mendasari metode berfikir dan menganalisis suatu persoalan. '

Dengan demikian, nalar Arab dalam kerangka berfikir al-Jabiri ialah tidak terbatas pada
pemikiran dalam arti pandangan, konsep berfikir, ide, konsep dan sebagainya, tetapi lebih dari

itu yaitu apa yang melatarbelakangi lahirnya pemikiran tersebut. Hal ini dikarenakan dibalik
sebuah pemikiran tentunya tersimpan metode dan konsep pemikiran itu sendiri. Keduanya
saling bertautan; pemikiran sebagai sebuah perangkat untuk memproduksi pemikiran (al fikr
ka ‘Adah li intaj al-fikr) dan pemikiran dengan pengertian sebuah kumpulan pemikiran itu
sendiri. Kondisi semacam ini tergambar dalam berbagai bahasa, termasuk dalam bahasa Arab.
Kata “Arab” dalam kata nalar Arab menunjukan sifat arabik yang tidak hanya semata-

mata konsep, pandangan, dan teori yang mencerminkan atau mengekspresikan realitas Arab

12 Abbas Arfan, “Figh al-Siyasah al-Jabiri; Analisis Kitab Al-“Aql al-Siyast al-“Arabi (Nalar Politik Arab),
dalam Jurnal De Jure, Jurnal Syariah dan Hukum, Vol. 2 No. 1 Tahun 2010, hlm. 95-108, hlm. 97.

13 Ibid. hlm. 97

14 Al-Jabiri menjadikan gqiyas sebagai instrumen untuk memperoleh pengetahuan, tidak dalam
“memproduksi pengetahuan”. Dalam bahasa al-Jabiri, qiyas dimaksud baik dengan “mugarabah” (qiyas bayani) atau
juga “mumasalah” (qiyas ‘Irfani). Lebih lanjut baca. Muhammad Abed al-Jabiri, Bunyah al-’Aql al-’Arabi..., hlm. 564.

15 Ibid.

21



Muhammad Iqbal Juliansyahzen

dengan suatu model ekspresi tertentu, tetapi juga produk atau suatu cara atau model berfikir
yang dibentuk oleh sejumlah realitas di antaranya realitas Arab itu sendiri dengan segala
kekhasan yang ada di dalamnya. Jadi nalar dalam arti perangkat pemikiran maupun produknya
senantiasa merupakan pergesekan dengan lingkungan dimana ia berinteraksi secara sosio-
kultural. Dengan demikian, lingkungan mempunyai pengaruh cukup signifikan dalam
membentuk pemikiran baik dalam pengertian “perangkat” maupun produk itu sendiri.
Berdasarkan pemaparan tersebut, dapat difahami bahwa yang dimaksud dengan “nalar
Arab” dalam pemikiran al-Jabiri adalah nalar terbentuk (al-‘agl al-mukawwanah) yaitu
sejumlah asas-asas atau kaidah dasar yang dimunculkan kebudayaan Arab untuk mereka yang
terkait dengannya sebagai landasan untuk memperoleh pengetahuan atau menjadi sistem
epistemik yang tidak bisa dielakkan keberadaannya, yang berada pada masyarakat Arab sejak
era jahiliyyah sampai era pada saat ia menulis kritiknya ataupun bahkan hingga pada periode

ni.

Basis Epistemologis Nalar Arab

Manusia memiliki dua tipe nalar, yaitu nalar bawaan (al-mukawwin) dan nalar yang
diperoleh (al-mukawwan) dari proses pembentukan. Nalar yang pertama bersifat universal dan
dimiliki oleh setiap individu,sedangkan nalar yang kedua bukanlah akal yang merupakan sifat
yang melekat pada setiap orang, melainkan tindak lanjut dan hasil perenungan terhadap sesuatu
realitas. Hal yang pertama lebih bersifat alam dan universal, sedangkan yang kedua yang
bersifat relatif dan berubah sesuai dengan kondisi zaman dan realitas yang mengitarinya.
Adapun dalam konteks ini, nalar yang dimaksud al-Jabiri adalah akal a/-mukawwan yang
merupakan seperangkat prinsip dan kaidah yang dijadikan pedoman dalam pengambilan dalil
yang bersifat relatif dan berubah sesuai dengan realitas kondisi yang mengitarinya dan juga
waktu.'®

Kekhasan nalar Arab dapat ditelusuri dan diamati dari unsur-unsur yang tetap ada di
dalamnya, yang berbeda dengan nalar Yunani dan Eropa. Nalar Yunani memiliki dua unsur
tetap yaitu hubungan akal dengan alam dan kemampuan akal dalam menyingkap rahasia-
rahasia alam. Berbeda dengan Arab, dalam nalar Arab terdapat tiga kutub yang saling terkait,
yaitu Allah, manusia dan alam, walaupun yang paling dominan hanyalah antara Allah dan
manusia. Allah menempati posisi pertama dan manusia menempati posisi kedua. Posisi Allah

pada nalar Arab menempati posisi alam pada nalar Yunani dam Eropa. Alam, dalam nalar Arab,

16 Muhammad Abed al-Jabiri, Takwin al-Agl...,hlm.16.

22



Rekonstruksi Nalar Arab Kontemporer Muhammad ‘Abed Al-Jabiri

perannya bersifat instrumental, yang membantu manusia menemukan Tuhan dan hakikatNya.
Akal dituntut untuk merenungkan alam supaya dapat sampai pada penciptaNya, bukan untuk
menemukan kausalitas yang bekerja di dalamnya.!”

Sentralitas Allah dalam formasi nalar Arab berimplikasi pada pentingnya bahasa Arab.
Referensi otoritatif bukan hanya al-Qur’an, tetapi juga pandangan dunia masyarakat Arab
nomaden (badui) melalui bahasa Arab. Bahasa Arab menjadi satu-satunya mediator sekaligus
kerangka referensi untuk memahami pesan Allah. Hal ini dikuatkan dengan doktrin bahwa
bahasa Arab adalah bahasa al-Qur’an.

Hasil pembacaan al-Jabiri menyimpulkan bahwa sistem yang sampai saat ini masih
berlaku dalam pemikiran Arab adalah tiga sistem epistemologis,yaitu epistemologi bayani
(indikasi atau eksplikasi), epistemologi irfani (illuminasi atau gnostisisme) dan epistemologi
burhani (demonstratif atau pembuktian inferensial) yang ketiganya secara detail dalam kitab
bunyah al-‘Aql al’Arabi.

Epistem Bayani

Secara etimologis, al-bayan bermakna proses penampakan atau menampakkan (al-
zhuhiir dan al-izhar) serta aktivitas memahami atau memahamkan (al-fahm dan al-Ifham).
Istilah al-bayan menunjukan pandangan umum (world view) dan pola epistemologi yang
berkhaskan Arab. Makna terminologis dari al-bayan adalah kumpulan kaidah dan aturan untuk
menafsirkan wacana yang tertuang dalam teks, atau dalam wacana al-Syafi’i, aturan bagaimana
mengorientasikan al-far’ (kasus yang tidak terekam dalam teks) pada teks sebagai al-ash/
(induk). Jelas bahwa sumber utama dan basis pokok epistem ini adalah teks.'® Hal ini
bersesuaian dengan uraian pendapat Nasr Hamid Abu Zayd yang menyatakan bahwa landasan
peradaban Arab-Islam adalah peradaban teks. Ia juga berarti bahwa dasar-dasar ilmu dan
budaya Arab-Islam tumbuh dan berdiri tegak di atas landasan teks sebagai titik sumbunya.'®

Term Bayani diartikan sebagai kumpulan kaidah untuk menafsirkan wacana yang
terungkap dalam teks, yang merupakan sumber pengetahuan. Secara historis, sistem
epistemologi bayani merupakan sistem epistemologi yang paling awal muncul dalam
pemikiran Arab. sistem tersebut menjadi dominan dalam bidang keilmuan pokok seperti tafsir,
yurisprudensi, ilmu figh, ilmu al-Qur’an dan dialetika teologis. Sistem ini muncul sebagai
kombinasi dari berbagai aturan dan prosedur dalam menafsirkan sebuah wacana sekaligus

menentukan berbagai prasyarat bagi pembentukkan wacana. Dalam nalar ini, posisi al-Qur’an

17 Tholhatul Choir dan Ahwan Fanani (Ed), Islam..., hlm. 204-205.
18 Muhammad Abed al-Jabiri, Bunyah al-’Aql al-’Arabi..., hlm. 564., baca juga hlm. 17.
19 Nasr Hamid Abu Zayd, Tekstualitas al-Qur’an, (Yogyakarta: LKiS, 2002), hlm. 1.

23



Muhammad Iqbal Juliansyahzen

dan Sunnah, memiliki posisi yang sangat sentral. Oleh karena itu, bahasa menjadi unsur primer
dan sangat penting.

Konsepsi ini terpusat pada relasi ujaran-ujaran makna dan pemikiran analogis dengan
menyandarkan yang tidak diketahui dengan apa yang diketahui (giyas al-ghaib ‘ala al-Syahid),
yang tidak tampak dengan yang tampak, dan menyandarkan yang baru pada model masa lalu.
Relasi atau hubungan lafal dan makna tampak pada kajian tentang dalalah (petunjuk lafal),
istidlal (penyimpulan makna lafal), dan giyas (analogi). Kalangan ahli ushul figh membedakan
dalalah berdasarkan ruang lingkup, hakikat, dan majaz, muhkam, dan mutasyabbih, dan cara
pengungkapannya.

Istilah bayani juga digunakan dalam kalangan ahli sastra Arab (balaghah). Jika dilihat
dari aspek tersebut, bayani juga merupakan suatu model penalaran. Al-Sakkaki mengatakan
bahwa siapa yang menguasai salah satu konsep dari ilmu bayan, seperti tasybih, kinayah, dan
isti’arah dan dapat menggunakannya dalam rangka mencari pengetahuan, maka terbuka
baginya sistem penalaran yang sistematik. 7asybih, salah satu dari ketiganya, merupakan
konsep yang dominan dan pada gilirannya dijadikan analogi dalam tradisi hayani. Al-Jurjani
menegaskan bahwa fasybih merupakan giyas itu sendiri.

Karena teks merupakan sumber dasar (asasi) dalam struktur epistem bayani, bahasa
menempati posisi yang strategis dalam epistem ini. Perhatian yang begitu besar terhadap
bahasa dapat dilihat sejak awal sejarah Islam dan mencapai puncaknya ketika terjadi
intensifikasi kontak dan komunikasi dengan pihak non-Arab dan melahirkan apa yang
kemudian disebut dengan /ahn.?° Hal itu menuntut adanya pembakuan bahasa yang bahan
bakunya diambil dari kalangan suku Badui yang otentisitas bahasanya dianggap masih terjaga.
Pembakuan atau kodifikasi bahasa, menurut al-Jabiri, sangat berperan terhadap pembentukan
pola pemahaman dan penafsiran terhadap teks-teks keagamaan, serta terhadap pembentukan
bahasa budaya yang tunggal bagi masyarakat Arab. Akibatnya, karekter a-historis dan fisik
dari masyarakat Badui menurun pada bahasanya.’! Hal itu bisa dilihat dari karekteristik

metodologi bayan bahasa Arab, yaitu aspek balaghah dari bahasa Arab. Aspek balaghah

2 Lahn merupakan kesalahan dalam berbahasa baik menyangkut kesalahan gramatikal, bacaan, dan
penyusunan kata.

21 Karakter a-historis bahasa Arab antaralain karena dinamisasi internal bahasa Arab hanya bertumpu
pad derivasi kata. Ini sekaligus memprotek bahasa Arab dari perubahan dan perkembangan sesuai dengan
kehendak sejarah. Sedang karakter bahasa Arab jelas merupakan derivasi atau turunan dari kondisi kehidupan
pola fikir, dan persepsi fisikal orang Badui. Sistem bahasa itu tidak memberikan konsep-konsep yang bersifat
abtraktif. Muhammad Abed al-Jabiri, Takwin.. hlm. 79.

24



Rekonstruksi Nalar Arab Kontemporer Muhammad ‘Abed Al-Jabiri

merupakan logika dari bahasa Arab itu sendiri. Ia berfungsi sebagai model penalaran deduktif
(istidlal) dalam ilmu logika (mantiq).*
Epistem ‘Irfani

Term irfani dalam bahasa Arab bermakna al-‘Ilm (pengetahuan). Kata ‘rfan
mempunyai akar kata yang sama dengan ma rifat yang dalam konteks tassawuf berarti
pengetahuan tertinggi yang ditanamkan dalam hati seseorang melalui mekanisme kasyf
(gnosis/penyingkapan hakikat ilahi). Epistemologi irfani illuminasi atau gnostisisme), menurut
al-Jabiri, berasal dari tradisi Timur, dan pemikiran hermetis yang sudah ada jauh sebelum Islam
datang. Tradisi tersebut didasarkan atas representasi, yang disebut ilham batin. Selain itu, irfani
juga dikenal dalam tradisi agama-agama besar selain Islam (Yahudi dan Nasrani). Praktik-
praktik tersebut meliputi sufisme, pemikiran Syi’i, filsafat Isma’ili, filsafat iluminasi oriental,
teosofi, magis serta tafsir esoteris sufistik.

Sistem epistemologi ‘irfani didasarkan atas prinsip dikotomi zahir-batin, dimana batin
memiliki struktur lebih tinggi. Dikotomi lahir batin kalau dihadapkan pada teks, cenderung
menggunakan bentuk za 'wil (pemaknaan majazi) atau makna isyari (makna implisit) daripada
makna hakikat. Perdebatan yang muncul kemudian terutama dengan ahli bayan adalah sejauh
mana orang boleh menggunakan menggunakan fakwil atau menggunakan majaz. Perdebatan
juga berkembang pada tarik ulur antara syariat dan hakikat. Epistemologi ‘irfani juga
menggunakan analogi, tetapi analogi gnostis tersebut berbeda dengan analogi indikasi (bayani)
dan silogisme. Analisis gnostis, secara mendasar memiliki tiga tipe analogi:

a. Penyerupaan (similaritas) yang didasarkan pada korespodensi numeris

b. Penyerupaan berdasarkan bentuk representasi, tetapi juga dapat dipinjam dari bentuk
analagi yang tidak diketahui kepada sesuatu yang diketahui (giyas al-ghaib ‘ala al syahid)

c. Penyerupaan retoris atau puitis.

Epistem Burhani

Al-Burhan dalam tema bahasa Arab bermakna “al-hujjah al-fasilah al-bayyinah”
(argumentasi yang definitif dan jelas). Dalam istilah lainnya dapat pula disebut dengan
demonstratif yang berarti isyarat, sifat, penjelasan dan menampakkan. Secara epistemologi a!/-
Burhan bermakna aktivitas mental yang menetaokan kebenaran sebuah proposisi dengan
metode deduksi, atau mengaitkan satu hal dengan hal lainnya yang bersifat aksiomatik

(diterima tanpa pembuktiaan lagi) dan terbukti kebenarannya.??

22 Jbid..., hlm. 150.
2 Muhammad Abed al-Jabiri, Bunyah al-’Aql al-’Arabi..., hlm. 564., baca juga hlm. 383.

25



Muhammad Iqbal Juliansyahzen

Sistem epistemologi burhani, yang didasarkan pada pembuktian inferensial, berasal
dari tradisi pemikiran Yunani, tetapi tidak terbatas pada sistem logikanya. Konsep ini berbeda
dengan epistemologi bayani yang mengembangkan pemahaman dunia berdasarkan prinsip
diskontinuitas, dan beda dengan ‘rfani yang berdasarkan prinsip korespondensi dan
penyerupaan, sistem epistemologi burhani didasarkan pada berbagai hubungan kausalitas
antara berbagai unsur, karenanya gagasan terhadap hukum alam menjadi mungkin. Sumber
keilmuan yang otoritatif dalam epistem burhani adalah eksperimentasi dan penalaran akal
dengan kerangka teoritis dalil-dalil logika yang dalam epistem burhani dikenal dengan
silogisme atau al-giyas al-jami’ dalam bahasa al-Jabiri. Nalar dan eksperimentasi adalah dua
hal yang saling berkaitan erat dan saling menguatkan. Jika eksperimentasi tidak mampu
menjangkau realitas karena keterbatasan indera, maka nalar yang kemudian akan mengurai.
Disiplin yang dapat disentuh epistem ini adalah logika, matematika, fisika (dan cabang ilmu
alam lainnya), bahkan metafisika serta ilmu-ilmu sosial. Validitas kebenaran dalam epitem ini
adalah tidak saja pemakaian logika secara absah akan tetapi juga kesesuaian antara nalar
dengan realitas dan hukum-hukum malam. Ini sesuai dengan prinsip yang dikemukakan oleh
Hegel, sebagaimana dikutip oleh al-Jabiri, bahwa setiap hal yang bersifat wagi’ (empiris)
adalah rasional. Lebih dari itu, Hegel menegaskan bahwa hanya melihat kesesuaian antara nalar
dengan realitas saja merupakan pandangan yang statis. Menurutnya, pandangan yang dinamis
menuntut tidak saja nalar relevan dengan realitas tetapi juga dengan aspek kesejarahan.?*

Peran nalar antara lain dalam melihat realitas adalah memperoleh pengetahuan dengan
menyingkap sebab atau menemukan hukum kausalitas dibalik sesuatu. Karena pada dasarnya
makna “eksistensi sesuatu” adalah kehadirannya yang didahului sebab, baik sabab fa’il (aktif),
atau sabab gha’iy (tujuan akhir). Karenanya, menalar sesuatu maksudnya menemukan kedua
sebab tersebut. Sebab, menurut Aristoteles, terbagi menjadi menjadi empat macam yaitu sebab
materi, sebab bentuk, sebab pelaku, dan sebab tujuan. Esksistensi kursi misalnya,
mengharuskan empat sebab: materi (bahan dasar kayu), bentuk (gambaran kayu itu sendiri),
pelaku (tukang), tujuan (sebagai tempat duduk).?

Al-Burhan hadir sebagai sebuah epistem sejak awal mula muncul disiplin filsafat dan
aktivitas ilmiah di Yunani tiga abad sebelum Aristoteles. Sumbangsih Aristoteles kemudian
mensistematisasi dan menjadi disiplin ini sebagai sebuah bangunan keilmuan. Pengaruh

Aristoteles dalam bangunan epistem ini lebih lanjut dalam konteks peradaban Arab kemudian

2t Tholhatul Choir dan Ahwan Fanani (Ed), Islam dalam Berbagai..., hlm. 182. Baca juga. Muhammad Abed
al-Jabiri, Takwin al-Aql....hIm.16.
% Ibid..., hlm. 22.

26



Rekonstruksi Nalar Arab Kontemporer Muhammad ‘Abed Al-Jabiri

tidak dapat dinafikan. Epistem ini masuk ke dunia Arab pada abad-abad pertengahan,
melengkapi dua tradisi pemikiran sebelumnya yang lebih dulu eksis yaitu bayani dan ‘irfani.
Wajar jika kehadiran epistem burhani berbenturan keras dengan tradisi pemikiran yang telah
mengakar sebelumnya. 26

Ibn Rusyd dalam kitabnya Fas! al-Magal menyatakan bahwa qiyas burhani merupakan
pembuktian kebenaran yang paling menyakinkan dibanding dengan giyas jadali (dialektika),
khitabi (retoris) maupun mughalliti (shofistis). Qiyas burhani tidak bisa dilepaskan dari
Aristoteles. Menurutnya, giyas burhani harus memenuhi tiga syarat 1) mengetahui al-had al-
awsath (term tengah) yang merupakan landasan bagi kesimpulan (natijah), 2) merunutkan
relasi antara alasan dan yang menjadi tujuan alasan dan, 3) kesimpulan harus bersifat pasti
(dharuri). dari ketiga syarat tersebut, syarat ketigalah yang merupakan khas dari burhani. Al-
Jabiri pada akhir kajiannya mengembangkan hipotesis bahwa sistem epistemologi burhani
telah dipergunakan untuk mendukung dua sistem sebelumnya.

Berkaitan dengan ketiga sistem epistemologi di atas, al-Jabiri tidak melihatnya dalam
setiap figur pemimpin. Sistem bayani dan ‘irfani menurutnya mendominasi pemikir Arab
Timur, sedangkan burhani mendominasi pemikir Ara barat yang diwakili misalnya oleh sosok

Ibn Rusyd. Ia mengelompokkan peradaban Arab dalam tiga fase yaitu fase pertama, at-
tadakhkhul al-takwini (relasi pembentukkan ) yang ditandai dengan masing-masing epistem
mencari eksistensi dan memberikan pengaruh secara independen terhadap peradaban Arab.
Selanjutnya, fase al-tadakhkhul al-talfigi, yang dicirikan dengan terjadinya rekonsiliasi antar
epistem. Rekonsiliasi terjadi antara bayani dan irfani, bayani dan burhani atau irfani dengan
burhani. Akan tetapi rekonsiliasi tersebut tidak melahirkan perkembangan peradaban Arab
yang signifikan karena hal tersebut dilakukan hanya untuk melayani kepentingan salah satu
epistem. Fase selanjutnya yaitu fase i’adah al-ta’sis, atau menyusun ulang relasi antar epistem.
Apa yang dilakukan al-Jabiri dalam pencariannya tentang otentisitas merupakan usaha
besarnya untuk memajukan dunia Arab Islam dan menghindari proses klaim kebuyaan lain,
baik berasal dari tradisi Islam masa lampau maupun modernitas Barat. Arab modern atau
kontemporer harus mampu merumuskan atau menemukan kekhasan dirinya sendiri. Kekhasan

yang terlahir dari keunikkan dan orisinalitas kebudayaan masyarakatnya.

26 Tholhatul Choir dan Ahwan Fanani (Ed), Islam dalam Berbagai..., hlm. 182.

27



Muhammad Iqbal Juliansyahzen

Formasi Nalar Arab

Diskursus ilmu pengetahuan erat kaitannya dengan persoalan kebenaran, bahkan
keduanya merupakan dua bagian yang tidak dapat dipisahkan, ibarat dua sisi mata uang. Hal
ini sebagaimana diungkapkan oleh Amin Abdullah sebagaimana dikutip oleh Suparman
Syukur. Maka, epistemologi adalah salah satu cabang pokok bahasan dalam ranah filsafat yang
mengupas seluk beluk “pengetahuan”. Hal ini sebagaimana dikemukakan oleh banyak pakar,
bahwa perbincangan epistemologi tidak dapat dilepaskan dengan persoalan persoalan yang
berkaitan dengan sumber ilmu pengetahuan dan beberapa teori kebenaran. Pertama, terkait
perbincangan apakah ilmu pengetahuan itu diperoleh melalui akal fikiran semata, atau sering
disebut dengan aliran rasionalisme, atau melalui pengamatan semata (empirisme), atau dengan
jalur lainnya yaitu dengan intuisi (intuisionisme). Kedua, terkait dengan pembahasan apakah
“kebenaran” pengetahuan manusia itu dapat digambarkan dengan pola korespondensi,
koherensi atau praktis-pragmatis.?’

Dalam konteks penggalian pengetahuan ini dan kritik nalarnya, al-Jabiri dikenal
sebagai seorang “Pembaca teks” dan “tradisi [slam” yang menurutnya terhegemoni oleh teks.
Hal ini lah yang disinyalir menurut al-Jabiri sebagai penyebab kemunduran dunia Islam (Arab).
Hegemoni inilah yang secara tidak sadar mempengaruhi dan mengintervensi nalar
keberagamaan Islam. Dominasi nalar irfani sebagaimana dimasyhurkan oleh al-Ghazali
menjadikan nalar berfikir yang cenderung jumud. Pergulatan tiga episteme yaitu burhani,
bayani, dan irfani tidak selesai dan hanya menyisakan sisa kesejarahan yang belum selesai. Hal
inilah yang menyebabkan “sisa kesejarahan” yang berupa otoritas teks atau lafaz maupun
otoritas imam dan wali yang kemudian tetap menentukan dan mempengauhi pemikiran dan
kebudayaan Arab.?®

al-Jabiri sangat menekankan epistemologi pemikiran Arab kontemporer sebagai jalan
untuk menghadapi modernitas. Terdapat perbedaan signifikan dalam prosedur antara

pemikiran yang bermuatan ideologis dengan epistemologis Arab. Menurutnya, muatan

¥ Suparman Syukur, Epistemologi Islam Skolastik; Pengaruhnya pada Pemikiran Islam Modern, (Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2007), hlm. 42-43. Teori korespondensi berpandangan bahwa pernyataan ialah benar jika
berkorespondensi terhadap fakta yang ada di dalam alam atau objek yang dituju pernyataan tersebut. Teori
koherensi berpandangan bahwa suatu pernyataan dianggap sebagai suatu kebenaran jika ia berkesesuaian dengan
dengan pernyataan pernyataan lainnya yang sudah terlebih dahulu diketahui, diterima dan diakui sebagai benar.
Sedangkan teori pragmatisme berpandangan bahwa kebenaran suatu pernyataan harus bersifat fungsional dalam
kehidupan praktis. Lebih lanjut baca. Ahmad Atabik, “Teori Kebenaran Perspektif Filsafat [Imu; Sebuah Kerangka
untuk Memahami Konstruksi Pengetahuan Agama”, dalam Jurnal Fikrah, Vol. 2., No. 1 Tahun 2014. (253-271), hlm.
258-262.

28 Imam Mustofa, “Studi Kritis terhadap Kritik Nalar Arab Muhammad Abed al-Jabiri, dalam Jurnal
Istinbath, Vol. 7.No. 1, Mei 2010, hlm. 8.

28



Rekonstruksi Nalar Arab Kontemporer Muhammad ‘Abed Al-Jabiri

epistemologi filsafat Arab-Islam yakni ilmu dan metafisika memiliki dunia intelektual yang
berbeda dengan muatan ideologisnya. Hal ini karena pada muatan ideologis terkait dengan
kondisi sosio-politik ketika ia dibangun. Kedua term tersebut (epistemologis dan ideologis)
sering dipakai al-Jabiri dalam studi tentang akal Arab.?

Baginya, problem mendasar ialah terdapat sebuah problematika struktural yang
mendasari pemikiran dalam struktur akal,*® yaitu kecenderungan memberi otoritas referensial
pada model masa lampau. Kecenderungan ini menjadikan wacana keagamaan menjadi tertalu
ideologis dengan dalih otentisisme. Padahal menurutnya, dalam progres membangun
pemikiran tertentu hendaknya didasari pada realitas. Pemikiran Arab tidak bertolak dari
realitas, tetapi berangkat dari sebuah model masa lalu yang dibaca ulang. Menurut al-Jabiri,
tradisi (turas) dilihat bukan sebagai sisa peradaban masa lalu saja, tetapi sebagai bagian dari
penyempurnaan akan kesatuan dalam ruang lingkup kultur tertentu, -dalam konteks ini adalah
Arab- yang terdiri dari doktrin agama dan syariat, bahasa dan sastra, akal dan mentalitas dan
harapan-harapan. Tradisi tidak dimaknai sebagai penerimaan secara totalitas atas warisan
klasik.3!

Bagi al-Jabiri, tradisi bukanlah produk sekali jadi, tradisi mengalami problem histroris
yang bergolak di antara satu sama lain, saling mengisi, saling mengkritisi, saling mengeliminir,
bahkan saling menjatuhkan. Maka, yang menjadi ukuran dalam menilai tradisi mana yang
sesuai dan relevan dengan tradisi umat Islam secara keseluruhan adalah warisan pemikiran
yang “lebih maju” di antara unsur-unsur tradisi kita. Dalam konteks ini, al-Jabiri tidak
memaknai arti “kembali kepada tradisi” sebagai upaya mencomot apa saja yang dipandang
cocok dan membuang segala sesuatu yang tidak sesuai dengan kepentingan. Sebaliknya, yang
dilakukan adalah pertama-tama menguasai dan memaknai tradisi tersebut secara keseluruhan
mulai aspek teologi, bahasa, fikih hingga filsafat dan tasawuf.3?

Namun dalam pemaknaan tersebut, al-Jabiri memberikan motode pembacaan yang
disebut al-fash al-qari’ ‘an al-magru’ (memisahkan sang pembaca dengan objek bacaanya).
Tujuannya, untuk menempatkan tradisi sebagai objek kajian yang kritis. Proses ini penting

karena umat Islam ketika membaca tradisinya sendiri sering menampilkan tradisi masa laluinya

» Mugiyono, “Kontruksi Pemikiran Islam Reformatif; Analisis Kritis terhadap Pemikiran M. Abid al-
Jabiri”, dalam Jurnal Tajdid, Vol. XIV, No. 2, Desember 2015, hlm. 209-10.

% Dalam mengkaji struktur tersebut, dapat pula dioptik melalui sebuah teori yang digawangi oleh Antoni
Giddens yang disebut dengan strukturasi.

31 Ibid.

%2 Ahmad Baso, Al-Jabiri, Eropa dan Kita; Dialog Metodologis Islam Nusantara untuk Dunia, (Jakarta : Pustaka
Afid, 2017), hlm. 27-28.

29



Muhammad Iqbal Juliansyahzen

sebagai “pihak yang berbicara” tentang kekinian, pihak yang bangkit kembali di masa kini
dengan segenap kejayaan dan kegemilangannya tanpa cacat. Umat Islam merujuk pada
tradisinya bukan hanya untuk mencari apa yang mereka inginkan, tetapi juga untuk
penyelesaian problem mereka di masa kini.*

Setelah melakukan pemisahan antara pembaca dan objek bacaannya, dalam konteks ini
adalah tradisi, maka langkah selanjutnya adalah “tauzhif”, “Istitsmar” yaitu pendayagunaan
atau fungsionalisasi, menimba relevansi dan kegunaan fungsional tradisi bagi kehidupan
kekinian kita untuk menjawab tantangan masa depan. Al-Jabiri tidak meninggalkan tradisi
sehingga membedakan dari kaum modernis dengan berbagai aliran di dalamnya yang dengan
pemikiran Barat. Tetapi ia juga tidak terjebakpada pemikiran kaum salafi maupun
fundamentalisme yang menyanjung-nyanjung tradisi tanpa cacat. Ia berada di tengah-tengah,
meskipun demikian ia tetap menunjukan ukuran-ukuran yang dipakai untuk melihat tradisi
yang perlu diadopsi dan cara pandang terhadap tradisi. Namun, terdapat kelemahan pada soal
tradisi mana yang diadopsi, sehingga al-Jabiri dalam hal ini mendapatkan kritik. Apalagi ia
mengukuhkan satu kesimpulan dalam studi tentang tradisi filsafat Islam bahwa “semangat
Averroisme” (ruh Rusydiyyah, spirit Ibnu Rusyd) merupakan satu-satunya tradisi yang layak

dikembangkan di masa kini dan masa depan.**

Menuju Rekontruksi Nalar Arab

Problem rekontruksi nalar Arab menurut al-Jabiri adalah bagaimana membangun
kembali relasi antar epistem. Relasi antar epistem tersebut seharusnya juga dapat
dipertanggungjawabkan secara akademis, dan tidak dimaksudkan untuk kepentingan ideologis.
Relasi antarepistem ini menurut al-Jabiri mesti dibangun secarabaik pada tataran manhaj
(bahasa dan logika) maupun pada tataran world view (teologi dan filsafat). Dalam membangun
pola relasi antar epistem ini, al-Jabiri menginginkan membangun prinsip-prinsip bayani di atas
fondasi epistem burhani (i’ddah ta’sis al-bayan ‘ala al-burhan). Dalam hal ini, al-Jabiri
terinspirasi dari proyek pemikiran Ibn Hazm yang secara epistemologis membangun landasan
burhani atas epistem bayani dan sama sekali tidak melibatkan %rfani dan tradisi Syiah maupun
tasawuf.?

Epistem burhani adalah sistem pengetahuan yang mendasarkan diri pada metode

burhan untuk merumuskan suatu kebenaran, yaitu kebenaran atau pengetahuan yang bersifat

3 Ibid.
34 Tbid.
% Tholhatul Choir dan Ahwan Fanani (Ed), Islam dalam Berbagai..., hlm. 195.

30



Rekonstruksi Nalar Arab Kontemporer Muhammad ‘Abed Al-Jabiri

benar dan mencapai derajat aksiomatik. Perangkat yang digunakan adalah mengaikat antara
akibat dan sebab, atau biasa disebut dengan kausalitas. Maka, untuk mencari kausalitas yang
terjadi pada peristiwa-peristiwa ala, sosial, kemanusiaan dan keagamaan, akal tidak
memerlukan teks keagamaan, karena sumber pengetahuan epistemologi burhani adalah realitas
(al-wagqi’), baik realitas alam, sosial, humanitas atau keagamaan. Untuk memahami realitas-
realitas tersebut akan lebih memadai bila dipergunakan pendekatan-pendekatan semisalnya
sosiologi, antropologi, kebudayaan dan sejarah. Dengan model penalaran burhani, fungsi dan
peran akal tidak untuk mengukuhkan teks, seperti pada penalaran bayani, akan tetapi
melakukan analisis dan menguji secara terus-menerus sebuah konklusi secara dilektis. Dengan
demikian, model epistem ini lebih berorientasi pada otoritas akal.?®

Rekontruksi nalar Arab mensyaratkan penggunaan logika dalam menalar.logika adalah
disiplin yang mengkaji metode-metode dan prinsip yang dipakai untuk membedakan yang
benar dan salah dari proses penalaran. Al-Jabiri mengutip al-Farabi dengan menunjukkan
perbedaan antara logika dan tata bahasa. Logika lebih bersifat universal. Ia berkaitan dengan
nalar, sementara nalar tersebut satu bagi semua manusia. Sedangkan tata bahasa lebih bersifat
parsial dan bervariasi. Tiap-tiap bahasa memiliki tata bahasa. Berdasarkan hal ini dapat
difahami dan diperbandingkan antara kebenaran yang diperoleh berdasarkan tata bahasa
dengan berdasarkan logika/mantiq. Dari dua persoalan tersebut (bahasa dan logika) kemudian
dapat diderivasi lagi pada persoalan relasi a/-lafaz dan al-ma’qgiilat (ide dan gagasan). Menurut
al-Farabi, ide dan makna lahir terlebih dahulu daripada lafal/kata, tidak kata/lafal lalu
kemudian baru ide. Kata atau lafal (bahasa) adalah sebatas sarana untuk mengekspresikan ide,
bukan ide itu sendiri. Oleh karena itu, sangat ironis apabila ide dan gagasan tersebut
terkungkung dalam hegemoni teks. Jadi, bahasa dan teks hanya sebagai media ekspresi ide dan
gagasan.’’

Jika diurai lebih lanjut paling tidak terdapattiga model pembacaan atas relasi antara
epistemologi, sebagaimana dikenalkan oleh Prof. Amin Abdullah. Apakah dengan model
paralel, linier atau sirkular yang ideal dalam konteks pemikiran Islam (Arab). pertama yaitu
paralel, yaitu masing-masing epistemologi berjalan sendiri-sendiri, tanpa saling menyapa antar
disiplin epistem yang lain. Bentuk ini mengasumsikan bahwa dalam diri seseorang ilmuan
muslim terdapat tiga jenis epistem keilmuan sekaligus akan tetapi ketiganya independen, tidak

saling dialog. Model ini menyesuaikan dengan kondisi yang berlaku. Pada saat berada

% Ibid..., hlm. 197.
37 Ibid.

31



Muhammad Iqbal Juliansyahzen

kelompok orang yang mengadopsi doktrinal teologis, maka ia kemudian menggunakan model
epistem bayani sepenuhnya serta tidak berani mengintervensi pada diri sendiri terlebih orang
lain terkait hasil temuan epistemologi keilmuan agama islam yang lain. Berikut model

penalaran paralel.’®

BAYANI —>
BURHANI —>
IRFANI —>

Kedua, pola hubungan linear, yaitu pola yang mengasumsikan salah satu dari
epistemologi tersebut sebagai sebuah epistem yang diunggulkan dari yang lain. Seorang ilmuan
akan mengesampingkan berbagai epistemologi demi model atau corak yang ia kuasai atau
sukai. Model yang ia pilih dilatarbelakangi karena kecenderungan akan satu yang dianggap
benar. Model ini pada akhirnya bermuara pada kebuntuan yang berujung pada sikap truth

claim. Sebagaimana tergambar dalam struktur berikut :

BAYANI

BAYANI

(catatan : nalar bayani tersebut dapat berubah menjadi nalar burhani atau Irfani sesuai dengan
latar belakang pendidikan, keilmuan, serta kecenderungan dan kepentingan masing-masing
pribadi atau kelompok)

Kedua model pembacaan di atas rasanya belum memadai, -untuk mengatakan tidak
ideal- sebagai guidance umat beragama saat ini di era yang sangat kompleks. Pola hubungan
paralel tidak dapat membuka jendela bagi epistem atau gagasan yang lain yang bersifat
transformatif. Masing-masing berjalan sendiri tanpa berdialog dan menyapa, ibarat rel kereta
api, yang ketiganya akan berjalan di relnya masing-masing. Sedang pola hubungan linier ini

akan melihat pola epistem yang lain sebagai epistem yang tidak valid sehingga memaksakan

3% Amin Abdullah, Islamic Studies di Perquruan Tinggi Pendekatan Integratif-Interkonektif (Yogyakarta :
Pustaka Pelajar, 2012), hlm. 220.

32



Rekonstruksi Nalar Arab Kontemporer Muhammad ‘Abed Al-Jabiri

salah satu jenis epistem yang biasa dikuasai atau dimilikinya.dengan menafikan dan
meniadakan kontribusi masukan dari ragam epistem yang lain. Oleh karenanya, ia mudah
terjebak pada persoalan truth claim, menganggap model pemahamannyalah yang paling benar
daripada yang lain. Menurutnya, pendekatan studi keislaman hari ini baru mampu
menghantarkan cendekiawan muslim pada pemilihan antara salah satu darinya. Kedua model
hubungan antar epistem diatas hemat penulis kurang sesuai dalam merespon dunia Islam Arab
khususnya maupun dunia pada umumnya. Karenanya, diperlukan model pembacaan epistem
tawaran selanjutnya yang bernuasa reformatif, rekonstruktif dan transformatif. 3’

Kondisi masyarakat umat Islam yang heterogen, dinamik, plural perlu model
pembacaan yang menjembatani berbagai model dan corak yang ada. Model ketiga yaitu
sirkular, menandai sebuah hubungan yang masing-masing corak epistem keilmuan agama
Islam yang digunakan dalam kerangka yang holistik, dapat memahami keterbatasan,
kelemahan yang melekat pada masing-masing dan sekaligus bersedia mengambil manfaat dari
temuan-temuan dari tradisi keilmuan lainnya. Model ketiga ini oleh Amin Abdullah disebut
dengan istilah al-Takwil al-1lmi. Metode ini mendialogkan ketiga model epistem ini dakan satu
gerak putar yang saling mengkontrol, mengkritik, memperbaiki dan menyempurnakan yang
melekat pada masing-masing paradigma.*® Dengan begitu, kekakuan, ketidaktepatan dan
anomali-anomali pada masing-masing corak epistem dapat dikurangi dan diperbaiki setelah
memperoleh masukan dan kritik dari jenis epistemologi yang datang dari luar dirinya baik.
Corak hubungan ini tidak menunjukan finalitas maupun eksklusivitas. Finalitas tidak
memberikan kesempatan munculnya kemungkinan-kemungkinan baruyang bisa jadi solutif
terhadap problem yang dihadapi. Keberagamaan Islam hakikatnya bukanlah peristiwa yang
sekali jadi, tetapi membutuhkan proses panjang menuju kematangan dan kedewasaan. Berkut

model pembacaan sirkular.*!

3 Ibid..., hlm. 221-222.

4 M. Amin Abdullah, “al-Ta’wil Al-'Ilmi: Kearah Perubahan Paradigma Penafsiran Kitab Suci”, dalam
Jurnal Al-Jami’ah, Vol. 39, No. 2, Juli-Desember 2001, hlm. 363.

41 Amin Abdullah, Islamic Studies..., hlm. 223-224.

33



Muhammad Iqbal Juliansyahzen

BAYANI

ormative-

Fundamental

Contextual
istorical-Empirical

\ _
BURHANI IRFANI

Beberapa Catatan terhadap Kritik Nalar al-Jabiri

Sebuah pemikiran yang telah dilontarkan ke ruang publik tentunya akan direspon baik
mendukung atau menolak pemikiran tersebut. Hal ini wajar karena setting yang berbeda dan
metode yang digunakan pun berbeda. Hal ini pula berkaitan dengan pemikiran al-Jabiri terkait
Kritik Nalar Arabnya. Tidak ada satu pun proyek al-Jabiri yang lebih ambisius melebihi Nagd
al-‘Aql al-‘Arabi (Kritik Nalar Arab). Penggunaan istilah “Nalar Arab”, bukan “Nalar Islam”
sebagaimana digunakan Mohammed Arkoun menjadi problem tersendiri. Al-Jabiri tidak
menjelaskan posisinya mengapa menggunakan sebutan “nalar Arab”, bukan “nalar Islam”,
selain alasan bahwa literatur-literatur yang digelutinya adalah literatur berbahasa Arab dan
lahir dalam lingkungan geografis, kultural, dan sosial politik masyarakat Arab.*?

Dua tahun pasca terbitnya Takwin al-‘Aql al-‘Arabi, al-Jabiri baru menjelaskan
posisinya yang diakuinya berbeda dengan nalar Islam miliki Arkoun dalam sebuah wawancara
lalu didokumentasikan dalam at-Turas wa al-Hadatsah. Ia berbeda dengan Arkoun yang
memperluas cakupan kritik nalar Islam-nya hingga ke tradisi pemikiran non-bahasa Arab. Ada
kelebihan dan juga kelemahan, yakni terlalu melebar, tidak fokus dan kehilangan konteks
spesifik sosial-historisnya dalam proses terbentuknya satu nalar kolektif. Sebaliknya al-Jabiri
membatasi jangkauan kritiknya pada tradisi pemikiran yang menggunakan bahasa Arab yang

lahir dalam lingkungan masyarakat Arab dalam konteks geografis dan kultur terntentu.*3

4 Ahmad Baso, Al-Jabiri, Eropa dan Kita..., hlm. 29.
4 Ibid.

34



Rekonstruksi Nalar Arab Kontemporer Muhammad ‘Abed Al-Jabiri

Menurut pengamatan al-Jabiri bahwa nalar Arab dibangun atas rasionalitas Arab,
Yunani, dan irasionalitas non-Arab. Melalui klasifikasi tersebut, al-Jabiri hendak mengatakan
bahwa irasionalitas masuk dalam nalar Arab. Ini berarti bahwa apa yang tidak diutarakan al-
Jabiri dalam waktu yang sama membangunnya adalah bahwa nalar Arab merupakan nalar
murni yang asalnya tidak menampung sisi irasionalitas. Ini merupakan kesimpulan dikotomis
yang menarik irasionalitas jauh keluar dari kebudayaan Arab. Menurut Ali Harb sikap al-Jabiri
ini tidak berbeda dengan para pemikir Arab lainnya yang menimpakan ketidakmampuan dan
kegagalan mereka (Arab) kepada yang lain yaitu Barat yang Imprealis atau seperti islamolog
yang menyakini kemurnian kebudayaan Islam dan mengajak membersihkannya dari berbagai
pemikiran yang masuk atau yang diimpor, baik dari Yunani Kuno maupun dari Barat Modern.**
Dalam proyek kritik nalarnya, al-Jabiri membicarakan banyak hal, namun ia
meninggalkan banyak hal juga dengan menjauhkan wilayah rasionalitas pada sebuah disiplin
pengetahuan secara utuh yang tergambar dalam tradisi sufi-irfani. Tidak heran bahwa
pengetahuan ini yang dari sisi lainnya tampak tidak rasional, memungkinkan untuk digali
setelah melakukan analisis dan kalau dilihat dengan akal terbuka tanpa asumsi sebelumnya.
Menurut Ali Harb, al-Jabiri terlihat picik ketika ia mencermati pengetahuan irfani secara
sentralistik. Pandangannya terpaku pada kajian disiplin keislaman dengan membatasi diri
dengan dunia Arab, juga terfokus dalam wilayah sunni, bukan wilayah syi’ah, terbatas pada
orang Maroko, bukan Timur. Hal ini berimplikasi pada pandangan al-Jabiri tentang
rasionalitas. Menurutnya rasionalitas adalah sentralistik, terbatas pada Maroko dan ke-sunni-
annya. Adapun mereka yang lain baik yang Arab maupun no-Arab, atau yang sunni maupun
syiah yang berada di luar Maroko dimasukan ke dalam golongan irrasional, mitos sirr, dan ahli
nujum. Betul bahwa al-Jabiri telah membuka rasionalitas Yunani dan menjadikannya sebagai
rujukan, namun ia melihatnya sebagai rujukan atau representasi Aristoteles saja.*’

Al-Jabiri berusaha keras mengkaji dan meneliti proses terbentuknya akal muslim untuk
mengetahui konstruk asal epistemologi pemikiran Islam. Oleh karena itu, menurutnya perlu
dilakukan kajian komprehensif dengan memperhatikan dan mengkaji seluruh dimensi yang
ada. Dalam hal ini, kata seorang pemikir klasik tidak bisa dibaca dalam bentuk yang
terfragmentasi. Al-Ghazali misalnya tidak bisa hanya dibaca sebagai seorang filosof, karena ia
juga seorang teologian, ahli figh, sufi, dan seterusnya. Demikian halnya dengan seorang faqih

(ahli figh) harus dibaca dalam kapasitasnya yang bervariatif. Demikian seterusnya dengan ahli

4 Ali Harb, Kritik Nalar Al-Quran (Yogyakarta: ELKis, 2003), hlm. 176-177.
45 Imam Mustofa, “Studi Kritis..., hlm. 19.

35



Muhammad Iqbal Juliansyahzen

tafsir, sejarah, dan sebagainya. Oleh karena itu, untuk membaca pikiran seorang faqih, kita
dituntut untuk mempelajari kesiapan ilmu ushul figh, bahasa, balaghah dan seterusnya. Pada
posisi inilah kaum orientalis dan pengkaji muslim cenderung secara parsial.

Al-Jabiri menuai kritik pada sistem epistemologinya yang diklasifikasikan ke dalam
tiga bentuk yaitu bayani, ‘irfani, burhani. Dengan memasukan seorang pemikir ke dalam salah
satu kategori tersebut, sesungguhnya al-Jabiri telah membuat pragmentasi dalam personalitas
dalam diri seseorang. Misalnya apabila al-Jabiri melihat seorang fagih sebagai seorang
representasi sistem bayani sudah tentu berarti ia melepaskannya dari sistem ‘rfani, dan
burhani. Padahal, sebagaimana diungkapkan di atas, seorang fagih belum tentu penganut
madzhab bayani, secara hitam putih, karena mungkin saja ia juga penganut sistem yang lain.
sosok seperti Ibn Sina dan al-Ghazali misalnya sangat sulit untuk kemudian dimasukan dalam
satu kategori di atas. Hal ini sehingga sebagian pemikir menyatakan bahwa al-Jabiri
mengadopsi pemahaman yang parsial, sebagaimana objek kajian Taha ‘Abdurrahman. Pemikir
lain yang mengkritik al-Jabiri adalah Tarabisi. Ia meragukan kejujuran intelektual al-Jabiri.
Tarabisi dengan terang-terang mengatakan bahwa al-Jabiri bukanlah orang pertama yang
mengasaskan proyek kritik nalar Arab ini. Tarabisi kemudian merujuk tulisan Zaki Najib
Mahmud di majalah Ruz al-Yusuf yang terbit pada tahun 1977 yang berjudul al- ‘Aql al- ‘Arabi
Yatadahwar. Setelah mengkaji selama delapan tahun, Tarabisi sampai pada sebuah kesimpulan
bahwa ide al-Jabiri tidak orisinil dan bahkan secara implisit Tarabisi menyebut al-Jabiri telah
melakukan plagiasi terhadap karena tidak meyebutkan sumber rujukan ide-idenya meskipun
secara jelas ide itu berasal orang lain.*®

Contoh lain sebagai diungkap oleh Nur ad-Din ad-Dagir dalam upayanya
mempertahankan madzhab Arab Maghribi, dimana al-Jabiri merupakan bagian di dalamnya,
membuktikan keterperangahan Syi’ah dengan pemikiran asing, ia hanya merujuk pada empat
buku teks syiah saja. Sementara untuk membuktikan hal yang sama dari kelompok Sunni, Ia
hanya memilih buku yang berkecenderungan salafi Asy’ariyyah seperti Magalat al-Islamiyyin
karya Imam Asy’ari, al-Farqu baina al-Firaq karya Abdul Qahhar, Mahayah al-Aqdam karya
Syahrastani, al-Masdail al-Khilaf baina al-Basyariyyin wa Baghdadiyyin karya Ibn Rusyd dan
Fatawa karya Ibn Taimiyyah. Akhirnya, keberpihakan al-Jabiri menurut sebagia pemikir mulai
nampak. Pemenangan satu pihak atas pihak lainnya dari sisi epistemologis, begitu juga dari sisi
ideologis, kemenangan akal sunni atas akal syi’i, maupun dari segi geografis, kemengan akal

Barat dari akal Timur. Berdasarkan premis diatas, maka tidak salah apa yang dikemukakan Ali

46 Ibid..., hlm. 22.

36



Rekonstruksi Nalar Arab Kontemporer Muhammad ‘Abed Al-Jabiri

Harb bahwa kajian Turas yang dilakukan al-Jabiri bernuasa muatan ideologis Maghribi
Centrism, bahkan secara khusus sunni Maghribi minded. Dengan demikian menurutnya, al-
Jabiri adalah seorang ideolog yang memiliki pola berfikir dan ideologi tertentu, kemudian ia
gunakan untuk menelaah tradisi Islam.%’

Penutup

Berdasarkan beberapa uraian di atas, problem nalar Arab dapat difahami kenapa etos
meneliti, mengkaji dalam konteks keilmuan Islam mengalami stagnasi. Apa yang dilakukan al-
Jabiri dengan kritik epistemologisnya terhadap nalar Arab adalah menyadarkan kita terhadap
problem dunia intelektualitas muslim yang selama ini menjadi bagian dari ketidaksadaran kita
dan berpengaruh terhadap banyak segi kehidupan. Kedalaman wawasan filsafat dan tradisi
pemikiran Perancis-nya serta kemampuan untuk mensistematisasi gagasan perlu diapresiasi
dengan setingi-tingginya. Walau demikian bukan berarti tidak ada kritik terhadapnya.
Sebagaian orang menganggap bahwa rasionalitas dan tradisi yang diagungkan al-Jabiri hanya
akan memarjinalkan tradisi dan justru akan kontra produktif terhadap konsep autentisitas yang
ditawarkan al-Jabiri sendiri. Termasuk muncul sedikit problem untuk “mendepak” epistem
‘irfani dalam sebagai sebuah sistem epistemologi. Walau bagaimanapun, epistem ini telah
mengakar dalam tradisi agama Islam.

Karenanya, dalam upaya respon terhadap kompleksitas persoalan yang muncul dalam
dir1 umat Islam, ketiga ragam epistemologi di atas menjadi tawaran untuk melihat persoalan
yang muncul secara komprehensif-holistik. Dengan integrasi ketiganya menjadikan ruh dari
agama islam sebagai agama yang shalih li kulli zaman wa makan dapat diaplikasikan dengan
baik. Apa yang dilakukan al-Jabiri dalam pencariannya tentang otentisitas merupakan usaha
besarnya untuk memajukan dunia Arab Islam dan menghidari proses klaim kebudayaan lain.
Arab kontemporer tentunya harus mampu merumuskan dan menemukan kekhasan dirinya

sendiri. Kekhasan yang terlahir dari keunikan dan orisinilitas kebudayaan masyarakatnya.

DAFTAR PUSTAKA
Abdullah, M. Amin, “al-Ta’wil Al-‘Ilmi: Kearah Perubahan Paradigma Penafsiran Kitab Suci”,
dalam Jurnal Al-Jami’ah, Vol. 39, No. 2, Juli-Desember 2001, hlm. 363.
Abdullah, Amin, Islamic Studies di Perguruan Tinggi Pendekatan Integratif-Interkonektif.
Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 2012.

47 Ibid., hlm. 22-23.

37



Muhammad Iqbal Juliansyahzen

Arfan, Abbas, “Figh al-Siyasah al-JabirT; Analisis Kitab Al-‘Aql al-Siyast al-‘Arabi (Nalar
Politik Arab), dalam Jurnal De Jure, Jurnal Syariah dan Hukum, Vol. 2 No. 1 Tahun
2010, hlm. 95-108, him. 97.

Atabik, Ahmad, “Teori Kebenaran Perspektif Filsafat Ilmu; Sebuah Kerangka untuk
Memahami Konstruksi Pengetahuan Agama”, dalam Jurnal Fikrah, Vol. 2., No. 1
Tahun 2014. (253-271), hlm. 258-262.

Baso, Ahmad, “Neo-Modernisme Islam Versus Post Tradisionalisme Islam”, dalam Jurnal
Tasywirul Afkar, No. 10 Tahun 2001, hlm. 33.

Baso, Ahmad, Al-Jabiri, Eropa dan Kita, Dialog Metodologis Islam Nusantara untuk Dunia.
Jakarta : Pustaka Afid, 2017.

Choir, Tholhatul dan Ahwan Fanani (Ed), Islam dalam Berbagai Pembacaan Kontemporer.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 20009.

Harb, Ali. Kritik Nalar Al-Quran. Yogyakarta: ELKis, 2003.

Hamarneh, Walid, “Pengantar”, dalam Muhammad Abed al-Jabiri, Kritik Pemikiran Islam,
Wacana Baru Filsafat Islam, Terj. Burhan. Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2003.

Jabiri, Muhammad Abed al-. Takwin al-Aql al-Arabi. Beirut : Markaz Dirasat al-Wahidah al-
‘Arabiyyah, 2009.

Jabiri, Muhammad Abed al-. Bunyah al-‘Aql al-‘Arabi: Dirdasah Tahliliyvah Naqdiyyah li
Nuzhum al-Ma'rifah fi Tsaqafah al- ‘Arabiyyah. Beirut : Markaz Dirasat al-Wahidah al-
‘Arabiyyah, 2009.

Jabiri, Muhammad Abed al-. al- ‘Aql al-Siyasi al- ‘Arabi Muhaddidatuh wa Tajalliyatuh. Beirut
: Markaz Dirasat al-Wahidah al-‘Arabiyyah, 2000.

Mugiyono, “Kontruksi Pemikiran Islam Reformatif; Analisis Kritis terhadap Pemikiran M.
Abid al-Jabiri”, dalam Jurnal Tajdid, Vol. XIV, No. 2, Desember 2015, hlm. 209-10.

Mustofa, Imam, “Studi Kritis terhadap Kritik Nalar Arab Muhammad Abed al-Jabiri, dalam
Jurnal Istinbath, Vol. 7.No. 1, Mei 2010, hlm. 8.

Syaukanie, A Luthfi as-, “Tipologi danWacana Pemikiran Arab Kontemporer”, dalam Jurnal
Paramadina, Vol.1., No. 1 (Juli-Desember 1998).

Syukur, Suparman, Epistemologi Islam Skolastik; Pengaruhnya pada Pemikiran Islam
Modern. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2007.

Wirianto, Dicky, “Wacana Rekontruksi Turas (Tradisi) Arab; Menurut Muhammad Abed al-
Jabiri dan Hanafi”, dalam Jurnal Ilmiah Islam Futura, Vol. X1, No. 1, Agustus 2011.

Zayd, Nasr Hamid Abu, Tekstualitas al-Qur’an. Yogyakarta: LKiS, 2002.

38



	Pengantar
	Mengenal Sekilas Muhammad Abed al-Jabiri
	Basis Epistemologis Nalar Arab
	Epistem Bayani
	Epistem ‘Irfani
	Epistem Burhani
	Formasi Nalar Arab
	Menuju Rekontruksi Nalar Arab
	Beberapa Catatan terhadap Kritik Nalar al-Jabiri
	Penutup
	DAFTAR PUSTAKA

