
International License (CC BY-SA 4.0) 
ISSN 2615-7543 

 

Korespondensi: Muhammad Iqbal Juliansyahzen 
Jl. A. Yani No.40-A, Kec. Purwokerto Tim., Kabupaten Banyumas, Jawa Tengah 

iqbal.zen21@gmail.com 

 

 Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 1, No. 2, Des 2018: 16-38  

Rekonstruksi Nalar Arab Kontemporer 

Muhammad ‘Abed Al-Jabiri 

Muhammad Iqbal Juliansyahzen 
Fakultas Syari’ah IAIN Purwokerto 

 

Abstrak: The condition of Arab reason has experienced a severe stagnation, resulting in the 

Arab world lagging behind the increasingly developed modern rationality. This fundamental 
problem became a major challenge for M. Abed al-Jabiri in his effort to awaken Arab reason 
from its long intellectual slumber. Jabiri argues that the Arab and Islamic worlds should not 
turn a blind eye to developments in the West; rather, there should be a critical dialogue and a 
dialogue of civilizations. Jabiri’s project in seeking authenticity represents a significant 
intellectual endeavor to advance the Arab-Islamic world and to avoid uncritical claims of 
cultural dominance, whether originating from classical Islamic tradition or Western 
modernity. He strongly emphasizes the epistemology of contemporary Arab thought as the 
primary path for engaging with modernity. In his attempt to reconstruct contemporary Arab 

reason, Jabiri classifies epistemology into three modes: bayānī, burhānī, and ‘irfānī. 
However, this classification has generated considerable criticism; for instance, it is argued 
that such a division leads to fragmentation within the intellectual self. 

Keywords: Arab reason, bayānī, burhānī, ‘irfānī, critique 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:iqbal.zen21@gmail.com


17  

© 2018. The author(s). IJIL is licensed under a Creative Commons Attribution-Share Alike 4.0 



International License (CC BY-SA 4.0) 
ISSN 2615-7543 

Muhammad Iqbal Juliansyahzen 
 

 

 

Pengantar 

Jika dihadapkan dengan realitas dunia Barat modern, periode keemasan Islam masa 

klasik, dunia Arab maka pemikiran Arab sedang mengalami ketertinggalan. Problem utama 

yang dihadapi dunia Arab adalah bagaimana membangkitkan dan membangun Islam dan 

keterbelakangan tersebut. Permasalahan pelik tersebut kemudian yang menjadi perhatian 

Muhammad Abed al-Jabiri. Umat Islam, menurut Jabiri, mengalami keterbelahan kesadaran 

(ta’āruḍ al-wujdan) antara keunggulan Barat dan nostalgia masa keemasan masa lalu. Reaksi 

dan solusi yang ditawarkan dalam rangka meningkatkan dan membangkitkan kembali umat 

Islam dari keterbelakangan juga beragam, walaupun kesemuannya selalu melibatkan 

ketegangan dua aspek, yaitu pemikiran masa lalu dan modern. 

Dominasi imperalisme Barat yang disertai dengan keterbelakangan Arab dan juga 

kekalahannya dari Zionis Israel tahun 1948 dan tahun 1967 yang pada akhirnya memaksa 

intelektual Arab mencurahkan perhatiannya pada “turas” (tradisi) untuk menjelaskan stagnasi 

dan kejumudan serta kegagalan kebangkitan (Arab) Islam. Selanjutnya bangsa Arab 

mewacanakan, merencanakan dan mendesain mega proyek pengembangan di masa depan. 

Upaya reinterpretasi dan rekontruksi konsep modernitas secara fundamental dalam 

mengukuhkan modernitas Arab dengan harapan dapat mengejar ketertinggalan dan mengubah 

dinamika kulural Arab.1 

Menurut al-Jabiri, Arab harus masuk dalam dialog kritis dengan kebudayaan Barat 

untuk memahami historisitas dan relativitas konsep, kategori, dan landasan kemajuan Barat 

yang didasarkan pada kemujuan ilmu pengetahuan dan rasionalitas kritis. Hal tersebut 

kemudian ditanamkan ke dalam kebudayaan dan pemikiran Arab sendiri. Arab harus 

menyatakan kehadiran identitasnya secara sadar sebagai personalitas sejarah yang khas. Titik 

tolak dan langkah yang mesti dilakukan dalam mengkritisi Arab adalah kesadaran bahwa 

dirinya juga merupakan produk sejarah. Angan-angan yang dimiliki Arab atas kejayaan masa 

lalu dan realitas masa kini serta tantangan masa depan yang dipengaruhi oleh tantangan Barat 

harus dikoreksi melalui kritik nalar Arab.2 

Al-Jabiri cukup intens dalam memproyeksikan dirinya untuk melakukan kritik terhadap 

nalar Arab. Keprihatinan al-Jabiri terhadap kemunduran atau bahkan keterpurukan dunia Arab 

dan gagalnya upaya kebangkitan Islam pada umumnya, mendorongnya untuk melakukan 

 

1 Dicky Wirianto, “Wacana Rekontruksi Turas (Tradisi) Arab; Menurut Muhammad Abed al-Jabiri dan 

Hanafi”, dalam Jurnal Ilmiah Islam Futura, Vol. XI, No. 1, Agustus 2011, (68-84), hlm. 69. 
2 Tholhatul Choir dan Ahwan Fanani (Ed), Islam dalam Berbagai Pembacaan Kontemporer, (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2009), hlm. 202-203. 





Muhammad Iqbal Juliansyahzen 

18 

 

 

 
Grand Research untuk mencari akar persoalan ini. Al-Jabiri sampai pada sebuah kesimpulan 

bahwa faktor utama yang menyebabkan kemunduran dan kegagalan kebangkitan Islam adalah 

karena upaya kebangkitan itu menyimpang dari mekanisme yang semestinya. Al-Jabiri 

berkeyakinan bahwa mekanisme kebangkitan yang diawali dengan seruan berpegang teguh 

pada tradiri (turas), atau dapat dikatakan pula dengan kembali kepada “prinsip-prinsip dasar”, 

bukan dalam pengertian menjadikan “prinsip dasar” dari masa lalu sebagai landasan 

kebangkitan yang dihadirkan sebagaimana adanya, akan tetapi sebagai dasar untuk melakukan 

kritik terhadap masa kini dan terhadap masa lalu yang lebih dekat, lalu melompat ke masa 

depan. “Prinsip-prinsip dasar” dari masa lalu yang jauh itu kemudian diinterpretasikan dalam 

format yang relevan dengan nilai-nilai kontemporer.3 

 

Mengenal Sekilas Muhammad Abed al-Jabiri 

Muhammad Abed al-Jabiri merupakan seorang pemikir Arab kontemporer yang lahir 

pada tahun 1936 di Figuig, Maroko Tengah. Ia tumbuh dalam sebuah keluarga yang 

mendukung partai Istiqlal (Istiqlal Party), sebuah partai yang memperjuangkan kemerdekaan 

dan kesatuan Maroko yang pada saat ini berada di bawah koloni Prancis dan Spanyol. Ia 

pertama kali masuk sekolah Agama, kemudian masuk sekolah swasta nasionalis (madrasah 

hurrah wathaniah) yang didirikan oleh Gerekan Kemerdekaan. Pada tahun 1951-1953, Ia 

belajar di sekolah lanjutan setingkat SMA milik pemerintah di Casablanca. Sejalan dengan 

kemerdekaan Maroko, ia melanjutkan pendidikan tingginya setingkat diploma pada sekolah 

Tinggi Arab dalam bidang llmu Pengetahuan.4 Maroko juga merupakan wilayah yang pernah 

menjadi daerah protektoriat Perancis. Karenanya, bahasa Arab dan bahasa Perancis merupakan 

bahasa resmi wilayah ini. Hal ini pula yang mempengaruhi al-Jabiri banyak berdialog dengan 

tradisi pemikiran Perancis yang banyak diwarnai analisis sejarah, kritik filsafat, dan kritik nalar 

serta jauh dari bentuk-bentuk formalisme. Pergumulan al-Jabiri dengan dua tradisi sekaligus – 

tradisi Arab dan Perancis- di Maroko bisa disebut sebagai cultural encounter (perjumpaan 

tradisi) yang mengantarkan al-Jabiri pada pembacaan kritis-epistemologis terhadap tradisi 

Arab. 

Al-Jabiri muda dibimbing oleh seorang politikus ulung bernama Mehdi Ben Barka, 

seorang pemimpin sayap kiri Partai Istiqlal dan kemudian mendirikan Union Nationale des 

Forces Populaires (UNFP) yang kemudian berubah nama menjadi Union Socialiste des Forces 

 

3 Dicky Wirianto, “Wacana Rekontruksi Turas..., hlm. 69-70. 
4 Walid Hamarneh, “Pengantar”, dalam Muhammad Abed al-Jabiri, Kritik Pemikiran Islam; Wacana Baru 

Filsafat Islam, Terj. Burhan, (Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2003), hlm. vi. 



Rekonstruksi Nalar Arab Kontemporer Muhammad ‘Abed Al-Jabiri 

19 

 

 

 
Populaires (USFP). Mehdi sempat merekomendasikan al-Jabiri untuk bekerja bagi al-‘Alam, 

yang kemudian menjadi humas partai Istiqlal. Pada tahun 1959, al-Jabiri mulai studi filsafat di 

Universitas Damaskus, Syiria, akan tetapi setahun berselang ia masuk di Universitas Rabat 

yang baru didirikan. Pada Juli 1964, Ia dipenjara seperti rekan-rekannya di UNFP karena 

dituduh berkonspirasi melawan negara.5 

Sejak tahun 1964 al-Jabiri mengajar filsafat di Sekolah Lanjutan Atas dan aktif 

diperencanaan dan evaluasi pendidikan. pada tahun 1966, Ia bersama Mustafa al-Omari dan 

Ahmed as-Sattati menerbitkan dua buku yang digunakan sebagai bahan pembelajaran bagi 

pelajar di tahun terakhir. Salah satu buku tersebut seputar pemikiran Islam dan satunya tentang 

filsafat. Karya terakhir itulah yang membawa pengaruh luas kepada para pelajar era 

enampuluhan. Intinya, buku tersebut menekankan hubungan antara budaya dan masyarakat 

serta pentingnnya pendidikan dan pengetahuan dalam perubahan masyarakat. 

Setelah merampungkan ujian negaranya pada tahun 1967 dengan menulis tesis (tidak 

diterbitkan) berjudul The Philosophy of History of Ibn Khaldun dibawah bimbingan M. Aziz 

Lahhabi), beliau mulai mengajar filsafat di University of Muhammed V Rabat. Pada tahun 

1970, ia menyelesaikan program Ph.D dengan disertasi tentang pemikiran Ibn Khaldun di 

bawah bimbingan Najib Baladi. Pada tahun tujuh puluhan, al-Jabiri mulai menerbitkan serial 

makalah tentang pemikiran Islam yang kemudian menjadi perhatian para intelektual dan 

akademisi di dunia Arab. Pada tahun 1976, ia menerbitkan dua karya penting dalam bidang 

epistemologi (pertama tentang matematika dan rasionalisme modern dan kedua tentang metode 

empiris dan perkembangan pemikiran keilmuan. Pada interval waktu tersebut, Ia masih 

terkonsentrasi pada politik dan pada tahun 1975, Ia menjadi anggota biro USEP, dimana ia 

menjadi salah satu pendirinya. Hingga, pada tahun delapan puluhan ia mulai mencurahkan 

konsentrasinya pada bidang intelektual dan keilmuan sehingga ia mundur dari biro politik dan 

konsentrasi dalam menulis.6 

Al-Jabiri mempresentasikan dirinya sebagai kelompok post-modernis, sekelas dengan 

Nashr Hamid Abu Zayd, Hasan Hanafi, dan Mohammad Arkoun. Luthfie as-Syaukanie 

menggolongkan pemikiran ini sebagai reformistik dengan pendekatan yang dekonstruktif 

dalam membaca teks atau tradisi (turats). Kajian-kajian yang sering mereka lakukan dalam 

 

5 Ibid..., hlm. vi-vii. 
6 Setelah non-aktif dari dunia politik, al-Jabiri mencurahkan perhatiannya dalam dunia akademik. 

Perjalanan intelektualnya diakui oleh banyak pemikir di antaranya yang juga berasal dari Maghribi Mohammad 

Arkon dan Fatimma Mernisi. Paling tidak, terdapat 17 karya hasil buah pemikiran al-Jabiri. Ahmad Baso misalnya, 

mendokumendasikan rihlah ilmiah al-Jabiri yang tersebar secara acak dan dikumpulkan dalam sebuah karya yang 

kemudian diberi judul “Post Tradisionalisme Islam” yang diterbitkan LKiS Yogyakarta. 



Muhammad Iqbal Juliansyahzen 

20 

 

 

 
metodologi mereka adalah semiotika, antropologi maupun sejarah dengan afiliasi sepenuhnya 

pada filsafat strukturalisme dan post-strukturalisme.7 

Pembacaan al-Jabiri terhadap realitas dunia Arab yang mengalami problem nalar 

tersebut dikejawantahkan dalam karya trilogi monumentalnya: 1) Takwīn al-Aql al-Arabī 

(struktur nalar Arab), yang mengkaji perkembangan struktur epistemologi kebudayaan Arab 

pada masa-masa awal, mulai masa kodifikasi,8 2) Bunyah al-‘Aql al-‘Arabī: Dirāsah 

Tahlīliyah Naqdiyyah li Nuzhum al-Ma’rifah fī Tsaqāfah al-‘Arabiyyah (Struktur Nalar Arab: 

Kajian Analisis Kritis Sistem Pengetahuan dalam Kebudayaan Arab), yang mengkaji secara 

detail tentang sistem epistemologi yang beroperasi dalam bahasa Arab,9 dan 3) al-‘Aql al-Siyāsī 

al-‘Arabī Muhaddidātuh wa Tajalliyatuh (Nalar Politik Arab: Faktor-faktor Penentu dan 

Manifestasinya), yang didalamnya al-Jabiri menuangkan konsep-konsep dasar dalam bentuk 

praktis.10 

Dalam trilogi tersebut, proyek metodologis pemikiran al-Jabiri yang terkenal dengan 

istilah “Kritik Nalar Arab”, terbagi atas dua model. Pertama, kritik nalar epistemologis. Nalar 

ini sifatnya spekulatif, yang mengkaji arkeologi dan perkembangan ilmu pengetahuan yang 

berlaku di kalangan umat Islam. Kedua, nalar politik, yaitu nalar praktis yang melakukan kritik 

pemikiran tentang bagaimana umat Islam berkuasa, menguasai dan mempertahankan 

kekuasaan. Persoalan etika masuk dalam nalar kedua karena terkait dengan prilaku umat Islam 

dalam kehidupan sehari-hari.11 

Kritik Nalar itu tentunya mempunyai latar belakang yang cukup panjang. Bermula dari 

keresahannya dalam menghadapi fakta yang mengenaskan. Paling tidak, dalam skala waktu 

seratus tahun, diskursus Arab kontemporer –dimana Arab- tidak memberikan kontentum yang 

definitif, walapun untuk sementara berfungsi sebagai proyek kebangkitan yang selalu 

digembor-gemborkan. Kesadaran mereka terhadap pentingnya membangun peradaban dam 

 

7 Lebih lanjut baca. A Luthfi as-Syaukanie, “Tipologi danWacana Pemikiran Arab Kontemporer”, dalam 

Jurnal Paramadina, Vol.1., No. 1 (Juli-Desember 1998), hlm. 75-76. Kaitannya dengan struktur pemikiran dalam 

bidang filsafat dalam hal ini strukturalisme dan post-strukturalisme sama-sama menjadikan bahasa sebagai faktor 

dominan dalam objek studinya. Keduanya membutuhkan keraturan logis, struktur yang mendasar serta makna-

makna umum sebagaimana bahasa mempunyai pola-pola yang serupa, selain bahasa itu sendiri bisa menunjuk 

pada fenomena-fenomena sosial tertentu. Lebih lanjut baca, Tholhatul Choir dan Ahwan Fanani (Ed), Islam dalam 

Berbagai..., hlm. 182. 
8 Muhammad Abed al-Jabiri, Takwīn al-Aql al-Arabī, (Beirut : Markaz Dirāsāt al-Wahidah al-‘Arabiyyah, 

2009). 
9 Muhammad Abed al-Jabiri, Bunyah al-‘Aql al-‘Arabī: Dirāsah Tahlīliyah Naqdiyyah li Nuzhum al-Ma’rifah fī 

Tsaqāfah al-‘Arabiyyah, (Beirut : Markaz Dirāsāt al-Wahidah al-‘Arabiyyah, 2009). 
10 Muhammad Abed al-Jabiri, al-‘Aql al-Siyāsī al-‘Arabī Muhaddidātuh wa Tajalliyatuh, (Beirut : Markaz 

Dirāsāt al-Wahidah al-‘Arabiyyah, 2000). 
11 Lihat lebih detail dalam. Ahmad Baso, “Neo-Modernisme Islam Versus Post Tradisionalisme Islam”, 

dalam Jurnal Tasywirul Afkar, No. 10 Tahun 2001, hlm. 33. 



Rekonstruksi Nalar Arab Kontemporer Muhammad ‘Abed Al-Jabiri 

21 

 

 

 
kebangkitan tidak berdasarkan realitas dan orientasi perkembangannya, melainkan berdasarkan 

sense of difference (jurang pemisah) antara Arab kontemporer dengan kemajuan dunia Barat 

modern. Akibatnya, menurut al-Jabiri sampai saat ini diskursus kebangkitan Arab tidak 

berhasil mencapai kemajuan dalam merumuskan rumusan baku (Blue Print) kebangkitan 

peradaban.12 

Nalar (akal) Arab dimaksud merupakan kumpulan prinsip dan kaidah yang diberikan 

oleh peradaban Arab kepada para pengikutnya sebagai landasan memperoleh pengetahuan. 

Nalar di atas juga dapat dimaksudkan dengan aturan epistemologis yaitu kumpulan konsep atau 

prosedur yang menjadi struktur bawah sadar dari pengetahuan pada suatu fase sejarah tertentu. 

Al-Jabiri mengamini hal ini bahwa kumpulan aturan, konsep, cara pandang, pola berfikir orang 

Arab dan interaksinya dengan sesuatu itu memang ada. Hal ini berarti orang Arab adalah 

individu anak manusia yang nalarnya terbuka, tumbuh dan berkembang peradaban Arab hingga 

peradaban tersebut memformat referensi pemikirannya yang sama.13 

Lebih lanjut, nalar Arab dimaksud lebih pada nalar yang berinteraksi dengan teks atau 

lafaz daripada dengan konsep, nalar ini tidak bisa berdiri sendiri atau berfikir kecuali dengan 

referensi yang merujuk pada otoritas masa lalu dalam lafaz atau maknanya. Sedangkan proses 

internalisasi maknanya ialah dengan qiyas,14 baik yang berlaku dalam nalar bayani maupun 

dalam nalar irfani, serta menjadikan sebuah ajaran “keserbabolehan” sebagai prinsipnya, 

sebagai aturan umum yang mendasari metode berfikir dan menganalisis suatu persoalan.15 

Dengan demikian, nalar Arab dalam kerangka berfikir al-Jabiri ialah tidak terbatas pada 

pemikiran dalam arti pandangan, konsep berfikir, ide, konsep dan sebagainya, tetapi lebih dari 

itu yaitu apa yang melatarbelakangi lahirnya pemikiran tersebut. Hal ini dikarenakan dibalik 

sebuah pemikiran tentunya tersimpan metode dan konsep pemikiran itu sendiri. Keduanya 

saling bertautan; pemikiran sebagai sebuah perangkat untuk memproduksi pemikiran (al fikr 

ka ‘Adah li intāj al-fikr) dan pemikiran dengan pengertian sebuah kumpulan pemikiran itu 

sendiri. Kondisi semacam ini tergambar dalam berbagai bahasa, termasuk dalam bahasa Arab. 

Kata “Arab” dalam kata nalar Arab menunjukan sifat arabik yang tidak hanya semata- 

mata konsep, pandangan, dan teori yang mencerminkan atau mengekspresikan realitas Arab 
 

 

12 Abbas Arfan, “Fiqh al-Siyāsah al-Jābirī; Analisis Kitab Al-‘Aql al-Siyāsī al-‘Arābī (Nalar Politik Arab), 

dalam Jurnal De Jure, Jurnal Syariah dan Hukum, Vol. 2 No. 1 Tahun 2010, hlm. 95-108, hlm. 97. 
13 Ibid. hlm. 97 
14 Al-Jabiri menjadikan qiyas sebagai instrumen untuk memperoleh pengetahuan, tidak dalam 

“memproduksi pengetahuan”. Dalam bahasa al-Jabiri, qiyas dimaksud baik dengan “muqārabah”(qiyās bayānī) atau 

juga “mumāśalah” (qiyās ‘Irfānī). Lebih lanjut baca. Muhammad Abed al-Jabiri, Bunyah al-‘Aql al-‘Arabī..., hlm. 564. 
15 Ibid. 



Muhammad Iqbal Juliansyahzen 

22 

 

 

 
dengan suatu model ekspresi tertentu, tetapi juga produk atau suatu cara atau model berfikir 

yang dibentuk oleh sejumlah realitas di antaranya realitas Arab itu sendiri dengan segala 

kekhasan yang ada di dalamnya. Jadi nalar dalam arti perangkat pemikiran maupun produknya 

senantiasa merupakan pergesekan dengan lingkungan dimana ia berinteraksi secara sosio-

kultural. Dengan demikian, lingkungan mempunyai pengaruh cukup signifikan dalam 

membentuk pemikiran baik dalam pengertian “perangkat” maupun produk itu sendiri. 

Berdasarkan pemaparan tersebut, dapat difahami bahwa yang dimaksud dengan “nalar 

Arab” dalam pemikiran al-Jabiri adalah nalar terbentuk (al-‘aql al-mukawwanah) yaitu 

sejumlah asas-asas atau kaidah dasar yang dimunculkan kebudayaan Arab untuk mereka yang 

terkait dengannya sebagai landasan untuk memperoleh pengetahuan atau menjadi sistem 

epistemik yang tidak bisa dielakkan keberadaannya, yang berada pada masyarakat Arab sejak 

era jahiliyyah sampai era pada saat ia menulis kritiknya ataupun bahkan hingga pada periode 

ini. 

 

Basis Epistemologis Nalar Arab 

Manusia memiliki dua tipe nalar, yaitu nalar bawaan (al-mukawwin) dan nalar yang 

diperoleh (al-mukawwan) dari proses pembentukan. Nalar yang pertama bersifat universal dan 

dimiliki oleh setiap individu,sedangkan nalar yang kedua bukanlah akal yang merupakan sifat 

yang melekat pada setiap orang, melainkan tindak lanjut dan hasil perenungan terhadap sesuatu 

realitas. Hal yang pertama lebih bersifat alam dan universal, sedangkan yang kedua yang 

bersifat relatif dan berubah sesuai dengan kondisi zaman dan realitas yang mengitarinya. 

Adapun dalam konteks ini, nalar yang dimaksud al-Jabiri adalah akal al-mukawwan yang 

merupakan seperangkat prinsip dan kaidah yang dijadikan pedoman dalam pengambilan dalil 

yang bersifat relatif dan berubah sesuai dengan realitas kondisi yang mengitarinya dan juga 

waktu.16 

Kekhasan nalar Arab dapat ditelusuri dan diamati dari unsur-unsur yang tetap ada di 

dalamnya, yang berbeda dengan nalar Yunani dan Eropa. Nalar Yunani memiliki dua unsur 

tetap yaitu hubungan akal dengan alam dan kemampuan akal dalam menyingkap rahasia-

rahasia alam. Berbeda dengan Arab, dalam nalar Arab terdapat tiga kutub yang saling terkait, 

yaitu Allah, manusia dan alam, walaupun yang paling dominan hanyalah antara Allah dan 

manusia. Allah menempati posisi pertama dan manusia menempati posisi kedua. Posisi Allah 

pada nalar Arab menempati posisi alam pada nalar Yunani dam Eropa. Alam, dalam nalar Arab, 

 

16 Muhammad Abed al-Jabiri, Takwīn al-Aql...,hlm.16. 



Rekonstruksi Nalar Arab Kontemporer Muhammad ‘Abed Al-Jabiri 

23 

 

 

 
perannya bersifat instrumental, yang membantu manusia menemukan Tuhan dan hakikatNya. 

Akal dituntut untuk merenungkan alam supaya dapat sampai pada penciptaNya, bukan untuk 

menemukan kausalitas yang bekerja di dalamnya.17 

Sentralitas Allah dalam formasi nalar Arab berimplikasi pada pentingnya bahasa Arab. 

Referensi otoritatif bukan hanya al-Qur’an, tetapi juga pandangan dunia masyarakat Arab 

nomaden (badui) melalui bahasa Arab. Bahasa Arab menjadi satu-satunya mediator sekaligus 

kerangka referensi untuk memahami pesan Allah. Hal ini dikuatkan dengan doktrin bahwa 

bahasa Arab adalah bahasa al-Qur’an. 

Hasil pembacaan al-Jabiri menyimpulkan bahwa sistem yang sampai saat ini masih 

berlaku dalam pemikiran Arab adalah tiga sistem epistemologis,yaitu epistemologi bayani 

(indikasi atau eksplikasi), epistemologi irfani (illuminasi atau gnostisisme) dan epistemologi 

burhani (demonstratif atau pembuktian inferensial) yang ketiganya secara detail dalam kitab 

bunyah al-‘Aql al’Arabi. 

Epistem Bayani 

Secara etimologis, al-bayan bermakna proses penampakan atau menampakkan (al-

zhuhūr dan al-izhar) serta aktivitas memahami atau memahamkan (al-fahm dan al-Ifhām). 

Istilah al-bayan menunjukan pandangan umum (world view) dan pola epistemologi yang 

berkhaskan Arab. Makna terminologis dari al-bayan adalah kumpulan kaidah dan aturan untuk 

menafsirkan wacana yang tertuang dalam teks, atau dalam wacana al-Syafi’i, aturan bagaimana 

mengorientasikan al-far’ (kasus yang tidak terekam dalam teks) pada teks sebagai al-ashl 

(induk). Jelas bahwa sumber utama dan basis pokok epistem ini adalah teks.18 Hal ini 

bersesuaian dengan uraian pendapat Nasr Hamid Abu Zayd yang menyatakan bahwa landasan 

peradaban Arab-Islam adalah peradaban teks. Ia juga berarti bahwa dasar-dasar ilmu dan 

budaya Arab-Islam tumbuh dan berdiri tegak di atas landasan teks sebagai titik sumbunya.19 

Term Bayani diartikan sebagai kumpulan kaidah untuk menafsirkan wacana yang 

terungkap dalam teks, yang merupakan sumber pengetahuan. Secara historis, sistem 

epistemologi bayani merupakan sistem epistemologi yang paling awal muncul dalam 

pemikiran Arab. sistem tersebut menjadi dominan dalam bidang keilmuan pokok seperti tafsir, 

yurisprudensi, ilmu fiqh, ilmu al-Qur’an dan dialetika teologis. Sistem ini muncul sebagai 

kombinasi dari berbagai aturan dan prosedur dalam menafsirkan sebuah wacana sekaligus 

menentukan berbagai prasyarat bagi pembentukkan wacana. Dalam nalar ini, posisi al-Qur’an 

 

17 Tholhatul Choir dan Ahwan Fanani (Ed), Islam..., hlm. 204-205. 
18 Muhammad Abed al-Jabiri, Bunyah al-‘Aql al-‘Arabī..., hlm. 564., baca juga hlm. 17. 
19 Nasr Hamid Abu Zayd, Tekstualitas al-Qur’an, (Yogyakarta: LKiS, 2002), hlm. 1. 



Muhammad Iqbal Juliansyahzen 

24 

 

 

 
dan Sunnah, memiliki posisi yang sangat sentral. Oleh karena itu, bahasa menjadi unsur primer 

dan sangat penting. 

Konsepsi ini terpusat pada relasi ujaran-ujaran makna dan pemikiran analogis dengan 

menyandarkan yang tidak diketahui dengan apa yang diketahui (qiyas al-ghaib ‘ala al-Syahid), 

yang tidak tampak dengan yang tampak, dan menyandarkan yang baru pada model masa lalu. 

Relasi atau hubungan lafal dan makna tampak pada kajian tentang dalalah (petunjuk lafal), 

istidlal (penyimpulan makna lafal), dan qiyas (analogi). Kalangan ahli ushul fiqh membedakan 

dalalah berdasarkan ruang lingkup, hakikat, dan majaz, muhkam, dan mutasyabbih, dan cara 

pengungkapannya. 

Istilah bayani juga digunakan dalam kalangan ahli sastra Arab (balaghah). Jika dilihat 

dari aspek tersebut, bayani juga merupakan suatu model penalaran. Al-Sakkaki mengatakan 

bahwa siapa yang menguasai salah satu konsep dari ilmu bayan, seperti tasybih, kinayah, dan 

isti’arah dan dapat menggunakannya dalam rangka mencari pengetahuan, maka terbuka 

baginya sistem penalaran yang sistematik. Tasybih, salah satu dari ketiganya, merupakan 

konsep yang dominan dan pada gilirannya dijadikan analogi dalam tradisi bayani. Al-Jurjani 

menegaskan bahwa tasybih merupakan qiyas itu sendiri. 

Karena teks merupakan sumber dasar (asasi) dalam struktur epistem bayani, bahasa 

menempati posisi yang strategis dalam epistem ini. Perhatian yang begitu besar terhadap 

bahasa dapat dilihat sejak awal sejarah Islam dan mencapai puncaknya ketika terjadi 

intensifikasi kontak dan komunikasi dengan pihak non-Arab dan melahirkan apa yang 

kemudian disebut dengan lahn.20 Hal itu menuntut adanya pembakuan bahasa yang bahan 

bakunya diambil dari kalangan suku Badui yang otentisitas bahasanya dianggap masih terjaga. 

Pembakuan atau kodifikasi bahasa, menurut al-Jabiri, sangat berperan terhadap pembentukan 

pola pemahaman dan penafsiran terhadap teks-teks keagamaan, serta terhadap pembentukan 

bahasa budaya yang tunggal bagi masyarakat Arab. Akibatnya, karekter a-historis dan fisik 

dari masyarakat Badui menurun pada bahasanya.21 Hal itu bisa dilihat dari karekteristik 

metodologi bayan bahasa Arab, yaitu aspek balaghah dari bahasa Arab. Aspek balaghah 

 

 

 

 

20 Lahn merupakan kesalahan dalam berbahasa baik menyangkut kesalahan gramatikal, bacaan, dan 

penyusunan kata. 
21 Karakter a-historis bahasa Arab antaralain karena dinamisasi internal bahasa Arab hanya bertumpu 

pad derivasi kata. Ini sekaligus memprotek bahasa Arab dari perubahan dan perkembangan sesuai dengan 

kehendak sejarah. Sedang karakter bahasa Arab jelas merupakan derivasi atau turunan dari kondisi kehidupan 

pola fikir, dan persepsi fisikal orang Badui. Sistem bahasa itu tidak memberikan konsep-konsep yang bersifat 

abtraktif. Muhammad Abed al-Jabiri, Takwīn.. hlm. 79. 



Rekonstruksi Nalar Arab Kontemporer Muhammad ‘Abed Al-Jabiri 

25 

 

 

 
merupakan logika dari bahasa Arab itu sendiri. Ia berfungsi sebagai model penalaran deduktif 

(istidlal) dalam ilmu logika (mantiq).22 

Epistem ‘Irfani 

Term irfani dalam bahasa Arab bermakna al-‘Ilm (pengetahuan). Kata ‘irfan 

mempunyai akar kata yang sama dengan ma’rifat yang dalam konteks tassawuf berarti 

pengetahuan tertinggi yang ditanamkan dalam hati seseorang melalui mekanisme kasyf 

(gnosis/penyingkapan hakikat ilahi). Epistemologi irfani illuminasi atau gnostisisme), menurut 

al-Jabiri, berasal dari tradisi Timur, dan pemikiran hermetis yang sudah ada jauh sebelum Islam 

datang. Tradisi tersebut didasarkan atas representasi, yang disebut ilham batin. Selain itu, irfani 

juga dikenal dalam tradisi agama-agama besar selain Islam (Yahudi dan Nasrani). Praktik-

praktik tersebut meliputi sufisme, pemikiran Syi’i, filsafat Isma’ili, filsafat iluminasi oriental, 

teosofi, magis serta tafsir esoteris sufistik. 

Sistem epistemologi ‘irfani didasarkan atas prinsip dikotomi zahir-batin, dimana batin 

memiliki struktur lebih tinggi. Dikotomi lahir batin kalau dihadapkan pada teks, cenderung 

menggunakan bentuk ta’wil (pemaknaan majazi) atau makna isyari (makna implisit) daripada 

makna hakikat. Perdebatan yang muncul kemudian terutama dengan ahli bayan adalah sejauh 

mana orang boleh menggunakan menggunakan takwil atau menggunakan majaz. Perdebatan 

juga berkembang pada tarik ulur antara syariat dan hakikat. Epistemologi ‘irfani juga 

menggunakan analogi, tetapi analogi gnostis tersebut berbeda dengan analogi indikasi (bayani) 

dan silogisme. Analisis gnostis, secara mendasar memiliki tiga tipe analogi: 

a. Penyerupaan (similaritas) yang didasarkan pada korespodensi numeris 

b. Penyerupaan berdasarkan bentuk representasi, tetapi juga dapat dipinjam dari bentuk 

analagi yang tidak diketahui kepada sesuatu yang diketahui (qiyas al-ghaib ‘ala al syahid) 

c. Penyerupaan retoris atau puitis. 

Epistem Burhani 

Al-Burhan dalam tema bahasa Arab bermakna “al-hujjah al-fāsilah al-bayyinah” 

(argumentasi yang definitif dan jelas). Dalam istilah lainnya dapat pula disebut dengan 

demonstratif yang berarti isyarat, sifat, penjelasan dan menampakkan. Secara epistemologi al-

Burhan bermakna aktivitas mental yang menetaokan kebenaran sebuah proposisi dengan 

metode deduksi, atau mengaitkan satu hal dengan hal lainnya yang bersifat aksiomatik 

(diterima tanpa pembuktiaan lagi) dan terbukti kebenarannya.23 

 

 

22 Ibid..., hlm. 150. 
23 Muhammad Abed al-Jabiri, Bunyah al-‘Aql al-‘Arabī..., hlm. 564., baca juga hlm. 383. 



Muhammad Iqbal Juliansyahzen 

26 

 

 

 
Sistem epistemologi burhani, yang didasarkan pada pembuktian inferensial, berasal 

dari tradisi pemikiran Yunani, tetapi tidak terbatas pada sistem logikanya. Konsep ini berbeda 

dengan epistemologi bayani yang mengembangkan pemahaman dunia berdasarkan prinsip 

diskontinuitas, dan beda dengan ‘irfani yang berdasarkan prinsip korespondensi dan 

penyerupaan, sistem epistemologi burhani didasarkan pada berbagai hubungan kausalitas 

antara berbagai unsur, karenanya gagasan terhadap hukum alam menjadi mungkin. Sumber 

keilmuan yang otoritatif dalam epistem burhani adalah eksperimentasi dan penalaran akal 

dengan kerangka teoritis dalil-dalil logika yang dalam epistem burhani dikenal dengan 

silogisme atau al-qiyas al-jāmi’ dalam bahasa al-Jabiri. Nalar dan eksperimentasi adalah dua 

hal yang saling berkaitan erat dan saling menguatkan. Jika eksperimentasi tidak mampu 

menjangkau realitas karena keterbatasan indera, maka nalar yang kemudian akan mengurai. 

Disiplin yang dapat disentuh epistem ini adalah logika, matematika, fisika (dan cabang ilmu 

alam lainnya), bahkan metafisika serta ilmu-ilmu sosial. Validitas kebenaran dalam epitem ini 

adalah tidak saja pemakaian logika secara absah akan tetapi juga kesesuaian antara nalar 

dengan realitas dan hukum-hukum malam. Ini sesuai dengan prinsip yang dikemukakan oleh 

Hegel, sebagaimana dikutip oleh al-Jabiri, bahwa setiap hal yang bersifat waqi’ (empiris) 

adalah rasional. Lebih dari itu, Hegel menegaskan bahwa hanya melihat kesesuaian antara nalar 

dengan realitas saja merupakan pandangan yang statis. Menurutnya, pandangan yang dinamis 

menuntut tidak saja nalar relevan dengan realitas tetapi juga dengan aspek kesejarahan.24 

Peran nalar antara lain dalam melihat realitas adalah memperoleh pengetahuan dengan 

menyingkap sebab atau menemukan hukum kausalitas dibalik sesuatu. Karena pada dasarnya 

makna “eksistensi sesuatu” adalah kehadirannya yang didahului sebab, baik sabab fa’il (aktif), 

atau sabab ghā’iy (tujuan akhir). Karenanya, menalar sesuatu maksudnya menemukan kedua 

sebab tersebut. Sebab, menurut Aristoteles, terbagi menjadi menjadi empat macam yaitu sebab 

materi, sebab bentuk, sebab pelaku, dan sebab tujuan. Esksistensi kursi misalnya, 

mengharuskan empat sebab: materi (bahan dasar kayu), bentuk (gambaran kayu itu sendiri), 

pelaku (tukang), tujuan (sebagai tempat duduk).25 

Al-Burhan hadir sebagai sebuah epistem sejak awal mula muncul disiplin filsafat dan 

aktivitas ilmiah di Yunani tiga abad sebelum Aristoteles. Sumbangsih Aristoteles kemudian 

mensistematisasi dan menjadi disiplin ini sebagai sebuah bangunan keilmuan. Pengaruh 

Aristoteles dalam bangunan epistem ini lebih lanjut dalam konteks peradaban Arab kemudian 

 

24 Tholhatul Choir dan Ahwan Fanani (Ed), Islam dalam Berbagai..., hlm. 182. Baca juga. Muhammad Abed 

al-Jabiri, Takwīn al-Aql...,hlm.16. 
25 Ibid..., hlm. 22. 



Rekonstruksi Nalar Arab Kontemporer Muhammad ‘Abed Al-Jabiri 

27 

 

 

 
tidak dapat dinafikan. Epistem ini masuk ke dunia Arab pada abad-abad pertengahan, 

melengkapi dua tradisi pemikiran sebelumnya yang lebih dulu eksis yaitu bayani dan ‘irfani. 

Wajar jika kehadiran epistem burhani berbenturan keras dengan tradisi pemikiran yang telah 

mengakar sebelumnya. 26 

Ibn Rusyd dalam kitabnya Fasl al-Maqal menyatakan bahwa qiyas burhani merupakan 

pembuktian kebenaran yang paling menyakinkan dibanding dengan qiyas jadali (dialektika), 

khitabi (retoris) maupun mughalliti (shofistis). Qiyas burhani tidak bisa dilepaskan dari 

Aristoteles. Menurutnya, qiyas burhani harus memenuhi tiga syarat 1) mengetahui al-had al-

awsath (term tengah) yang merupakan landasan bagi kesimpulan (natijah), 2) merunutkan 

relasi antara alasan dan yang menjadi tujuan alasan dan, 3) kesimpulan harus bersifat pasti 

(dharuri). dari ketiga syarat tersebut, syarat ketigalah yang merupakan khas dari burhani. Al-

Jabiri pada akhir kajiannya mengembangkan hipotesis bahwa sistem epistemologi burhani 

telah dipergunakan untuk mendukung dua sistem sebelumnya. 

Berkaitan dengan ketiga sistem epistemologi di atas, al-Jabiri tidak melihatnya dalam 

setiap figur pemimpin. Sistem bayani dan ‘irfani menurutnya mendominasi pemikir Arab 

Timur, sedangkan burhani mendominasi pemikir Ara barat yang diwakili misalnya oleh sosok 

Ibn Rusyd. Ia mengelompokkan peradaban Arab dalam tiga fase yaitu fase pertama, at-

tadakhkhul al-takwini (relasi pembentukkan ) yang ditandai dengan masing-masing epistem 

mencari eksistensi dan memberikan pengaruh secara independen terhadap peradaban Arab. 

Selanjutnya, fase al-tadakhkhul al-talfiqi, yang dicirikan dengan terjadinya rekonsiliasi antar 

epistem. Rekonsiliasi terjadi antara bayani dan irfani, bayani dan burhani atau irfani dengan 

burhani. Akan tetapi rekonsiliasi tersebut tidak melahirkan perkembangan peradaban Arab 

yang signifikan karena hal tersebut dilakukan hanya untuk melayani kepentingan salah satu 

epistem. Fase selanjutnya yaitu fase i’adah al-ta’sis, atau menyusun ulang relasi antar epistem. 

Apa yang dilakukan al-Jabiri dalam pencariannya tentang otentisitas merupakan usaha 

besarnya untuk memajukan dunia Arab Islam dan menghindari proses klaim kebuyaan lain, 

baik berasal dari tradisi Islam masa lampau maupun modernitas Barat. Arab modern atau 

kontemporer harus mampu merumuskan atau menemukan kekhasan dirinya sendiri. Kekhasan 

yang terlahir dari keunikkan dan orisinalitas kebudayaan masyarakatnya. 
 

 

 

 

 

 

 

26 Tholhatul Choir dan Ahwan Fanani (Ed), Islam dalam Berbagai..., hlm. 182. 



Muhammad Iqbal Juliansyahzen 

28 

 

 

 
Formasi Nalar Arab 

Diskursus ilmu pengetahuan erat kaitannya dengan persoalan kebenaran, bahkan 

keduanya merupakan dua bagian yang tidak dapat dipisahkan, ibarat dua sisi mata uang. Hal 

ini sebagaimana diungkapkan oleh Amin Abdullah sebagaimana dikutip oleh Suparman 

Syukur. Maka, epistemologi adalah salah satu cabang pokok bahasan dalam ranah filsafat yang 

mengupas seluk beluk “pengetahuan”. Hal ini sebagaimana dikemukakan oleh banyak pakar, 

bahwa perbincangan epistemologi tidak dapat dilepaskan dengan persoalan persoalan yang 

berkaitan dengan sumber ilmu pengetahuan dan beberapa teori kebenaran. Pertama, terkait 

perbincangan apakah ilmu pengetahuan itu diperoleh melalui akal fikiran semata, atau sering 

disebut dengan aliran rasionalisme, atau melalui pengamatan semata (empirisme), atau dengan 

jalur lainnya yaitu dengan intuisi (intuisionisme). Kedua, terkait dengan pembahasan apakah 

“kebenaran” pengetahuan manusia itu dapat digambarkan dengan pola korespondensi, 

koherensi atau praktis-pragmatis.27 

Dalam konteks penggalian pengetahuan ini dan kritik nalarnya, al-Jabiri dikenal 

sebagai seorang “Pembaca teks” dan “tradisi Islam” yang menurutnya terhegemoni oleh teks. 

Hal ini lah yang disinyalir menurut al-Jabiri sebagai penyebab kemunduran dunia Islam (Arab). 

Hegemoni inilah yang secara tidak sadar mempengaruhi dan mengintervensi nalar 

keberagamaan Islam. Dominasi nalar irfani sebagaimana dimasyhurkan oleh al-Ghazali 

menjadikan nalar berfikir yang cenderung jumud. Pergulatan tiga episteme yaitu burhani, 

bayani, dan irfani tidak selesai dan hanya menyisakan sisa kesejarahan yang belum selesai. Hal 

inilah yang menyebabkan “sisa kesejarahan” yang berupa otoritas teks atau lafaz maupun 

otoritas imam dan wali yang kemudian tetap menentukan dan mempengauhi pemikiran dan 

kebudayaan Arab.28 

al-Jabiri sangat menekankan epistemologi pemikiran Arab kontemporer sebagai jalan 

untuk menghadapi modernitas. Terdapat perbedaan signifikan dalam prosedur antara 

pemikiran yang bermuatan ideologis dengan epistemologis Arab. Menurutnya, muatan 

 

27 Suparman Syukur, Epistemologi Islam Skolastik; Pengaruhnya pada Pemikiran Islam Modern, (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2007), hlm. 42-43. Teori korespondensi berpandangan bahwa pernyataan ialah benar jika 

berkorespondensi terhadap fakta yang ada di dalam alam atau objek yang dituju pernyataan tersebut. Teori 

koherensi berpandangan bahwa suatu pernyataan dianggap sebagai suatu kebenaran jika ia berkesesuaian dengan 

dengan pernyataan pernyataan lainnya yang sudah terlebih dahulu diketahui, diterima dan diakui sebagai benar. 

Sedangkan teori pragmatisme berpandangan bahwa kebenaran suatu pernyataan harus bersifat fungsional dalam 

kehidupan praktis. Lebih lanjut baca. Ahmad Atabik, “Teori Kebenaran Perspektif Filsafat Ilmu; Sebuah Kerangka 

untuk Memahami Konstruksi Pengetahuan Agama”, dalam Jurnal Fikrah, Vol. 2., No. 1 Tahun 2014. (253-271), hlm. 

258-262. 
28 Imam Mustofa, “Studi Kritis terhadap Kritik Nalar Arab Muhammad Abed al-Jabiri, dalam Jurnal 

Istinbath, Vol. 7.No. 1, Mei 2010, hlm. 8. 



Rekonstruksi Nalar Arab Kontemporer Muhammad ‘Abed Al-Jabiri 

29 

 

 

 
epistemologi filsafat Arab-Islam yakni ilmu dan metafisika memiliki dunia intelektual yang 

berbeda dengan muatan ideologisnya. Hal ini karena pada muatan ideologis terkait dengan 

kondisi sosio-politik ketika ia dibangun. Kedua term tersebut (epistemologis dan ideologis) 

sering dipakai al-Jabiri dalam studi tentang akal Arab.29 

Baginya, problem mendasar ialah terdapat sebuah problematika struktural yang 

mendasari pemikiran dalam struktur akal,30 yaitu kecenderungan memberi otoritas referensial 

pada model masa lampau. Kecenderungan ini menjadikan wacana keagamaan menjadi tertalu 

ideologis dengan dalih otentisisme. Padahal menurutnya, dalam progres membangun 

pemikiran tertentu hendaknya didasari pada realitas. Pemikiran Arab tidak bertolak dari 

realitas, tetapi berangkat dari sebuah model masa lalu yang dibaca ulang. Menurut al-Jabiri, 

tradisi (turas) dilihat bukan sebagai sisa peradaban masa lalu saja, tetapi sebagai bagian dari 

penyempurnaan akan kesatuan dalam ruang lingkup kultur tertentu, -dalam konteks ini adalah 

Arab- yang terdiri dari doktrin agama dan syariat, bahasa dan sastra, akal dan mentalitas dan 

harapan-harapan. Tradisi tidak dimaknai sebagai penerimaan secara totalitas atas warisan 

klasik.31 

Bagi al-Jabiri, tradisi bukanlah produk sekali jadi, tradisi mengalami problem histroris 

yang bergolak di antara satu sama lain, saling mengisi, saling mengkritisi, saling mengeliminir, 

bahkan saling menjatuhkan. Maka, yang menjadi ukuran dalam menilai tradisi mana yang 

sesuai dan relevan dengan tradisi umat Islam secara keseluruhan adalah warisan pemikiran 

yang “lebih maju” di antara unsur-unsur tradisi kita. Dalam konteks ini, al-Jabiri tidak 

memaknai arti “kembali kepada tradisi” sebagai upaya mencomot apa saja yang dipandang 

cocok dan membuang segala sesuatu yang tidak sesuai dengan kepentingan. Sebaliknya, yang 

dilakukan adalah pertama-tama menguasai dan memaknai tradisi tersebut secara keseluruhan 

mulai aspek teologi, bahasa, fikih hingga filsafat dan tasawuf.32 

Namun dalam pemaknaan tersebut, al-Jabiri memberikan motode pembacaan yang 

disebut al-fash al-qāri’ ‘an al-maqru’ (memisahkan sang pembaca dengan objek bacaanya). 

Tujuannya, untuk menempatkan tradisi sebagai objek kajian yang kritis. Proses ini penting 

karena umat Islam ketika membaca tradisinya sendiri sering menampilkan tradisi masa laluinya 

 

 

29 Mugiyono, “Kontruksi Pemikiran Islam Reformatif; Analisis Kritis terhadap Pemikiran M. Abid al- 

Jabiri”, dalam Jurnal Tajdid, Vol. XIV, No. 2, Desember 2015, hlm. 209-10. 
30 Dalam mengkaji struktur tersebut, dapat pula dioptik melalui sebuah teori yang digawangi oleh Antoni 

Giddens yang disebut dengan strukturasi. 
31 Ibid. 
32 Ahmad Baso, Al-Jabiri, Eropa dan Kita; Dialog Metodologis Islam Nusantara untuk Dunia, (Jakarta : Pustaka 

Afid, 2017), hlm. 27-28. 



Muhammad Iqbal Juliansyahzen 

30 

 

 

 
sebagai “pihak yang berbicara” tentang kekinian, pihak yang bangkit kembali di masa kini 

dengan segenap kejayaan dan kegemilangannya tanpa cacat. Umat Islam merujuk pada 

tradisinya bukan hanya untuk mencari apa yang mereka inginkan, tetapi juga untuk 

penyelesaian problem mereka di masa kini.33 

Setelah melakukan pemisahan antara pembaca dan objek bacaannya, dalam konteks ini 

adalah tradisi, maka langkah selanjutnya adalah “tauzhif”, “Istitsmar” yaitu pendayagunaan 

atau fungsionalisasi, menimba relevansi dan kegunaan fungsional tradisi bagi kehidupan 

kekinian kita untuk menjawab tantangan masa depan. Al-Jabiri tidak meninggalkan tradisi 

sehingga membedakan dari kaum modernis dengan berbagai aliran di dalamnya yang dengan 

pemikiran Barat. Tetapi ia juga tidak terjebakpada pemikiran kaum salafi maupun 

fundamentalisme yang menyanjung-nyanjung tradisi tanpa cacat. Ia berada di tengah-tengah, 

meskipun demikian ia tetap menunjukan ukuran-ukuran yang dipakai untuk melihat tradisi 

yang perlu diadopsi dan cara pandang terhadap tradisi. Namun, terdapat kelemahan pada soal 

tradisi mana yang diadopsi, sehingga al-Jabiri dalam hal ini mendapatkan kritik. Apalagi ia 

mengukuhkan satu kesimpulan dalam studi tentang tradisi filsafat Islam bahwa “semangat 

Averroisme” (ruh Rusydiyyah, spirit Ibnu Rusyd) merupakan satu-satunya tradisi yang layak 

dikembangkan di masa kini dan masa depan.34 

 

Menuju Rekontruksi Nalar Arab 

Problem rekontruksi nalar Arab menurut al-Jabiri adalah bagaimana membangun 

kembali relasi antar epistem. Relasi antar epistem tersebut seharusnya juga dapat 

dipertanggungjawabkan secara akademis, dan tidak dimaksudkan untuk kepentingan ideologis. 

Relasi antarepistem ini menurut al-Jabiri mesti dibangun secarabaik pada tataran manhaj 

(bahasa dan logika) maupun pada tataran world view (teologi dan filsafat). Dalam membangun 

pola relasi antar epistem ini, al-Jabiri menginginkan membangun prinsip-prinsip bayani di atas 

fondasi epistem burhani (i’ādah ta’sīs al-bayān ‘ala al-burhān). Dalam hal ini, al-Jabiri 

terinspirasi dari proyek pemikiran Ibn Hazm yang secara epistemologis membangun landasan 

burhani atas epistem bayani dan sama sekali tidak melibatkan ‘irfanī dan tradisi Syiah maupun 

tasawuf.35 

Epistem burhani adalah sistem pengetahuan yang mendasarkan diri pada metode 

burhan untuk merumuskan suatu kebenaran, yaitu kebenaran atau pengetahuan yang bersifat 

 

33 Ibid. 
34 Ibid. 
35 Tholhatul Choir dan Ahwan Fanani (Ed), Islam dalam Berbagai..., hlm. 195. 



Rekonstruksi Nalar Arab Kontemporer Muhammad ‘Abed Al-Jabiri 

31 

 

 

 
benar dan mencapai derajat aksiomatik. Perangkat yang digunakan adalah mengaikat antara 

akibat dan sebab, atau biasa disebut dengan kausalitas. Maka, untuk mencari kausalitas yang 

terjadi pada peristiwa-peristiwa ala, sosial, kemanusiaan dan keagamaan, akal tidak 

memerlukan teks keagamaan, karena sumber pengetahuan epistemologi burhani adalah realitas 

(al-wāqi’), baik realitas alam, sosial, humanitas atau keagamaan. Untuk memahami realitas-

realitas tersebut akan lebih memadai bila dipergunakan pendekatan-pendekatan semisalnya 

sosiologi, antropologi, kebudayaan dan sejarah. Dengan model penalaran burhani, fungsi dan 

peran akal tidak untuk mengukuhkan teks, seperti pada penalaran bayani, akan tetapi 

melakukan analisis dan menguji secara terus-menerus sebuah konklusi secara dilektis. Dengan 

demikian, model epistem ini lebih berorientasi pada otoritas akal.36 

Rekontruksi nalar Arab mensyaratkan penggunaan logika dalam menalar.logika adalah 

disiplin yang mengkaji metode-metode dan prinsip yang dipakai untuk membedakan yang 

benar dan salah dari proses penalaran. Al-Jabiri mengutip al-Farabi dengan menunjukkan 

perbedaan antara logika dan tata bahasa. Logika lebih bersifat universal. Ia berkaitan dengan 

nalar, sementara nalar tersebut satu bagi semua manusia. Sedangkan tata bahasa lebih bersifat 

parsial dan bervariasi. Tiap-tiap bahasa memiliki tata bahasa. Berdasarkan hal ini dapat 

difahami dan diperbandingkan antara kebenaran yang diperoleh berdasarkan tata bahasa 

dengan berdasarkan logika/mantiq. Dari dua persoalan tersebut (bahasa dan logika) kemudian 

dapat diderivasi lagi pada persoalan relasi al-lafaz dan al-ma’qūlat (ide dan gagasan). Menurut 

al-Farabi, ide dan makna lahir terlebih dahulu daripada lafal/kata, tidak kata/lafal lalu 

kemudian baru ide. Kata atau lafal (bahasa) adalah sebatas sarana untuk mengekspresikan ide, 

bukan ide itu sendiri. Oleh karena itu, sangat ironis apabila ide dan gagasan tersebut 

terkungkung dalam hegemoni teks. Jadi, bahasa dan teks hanya sebagai media ekspresi ide dan 

gagasan.37 

Jika diurai lebih lanjut paling tidak terdapattiga model pembacaan atas relasi antara 

epistemologi, sebagaimana dikenalkan oleh Prof. Amin Abdullah. Apakah dengan model 

paralel, linier atau sirkular yang ideal dalam konteks pemikiran Islam (Arab). pertama yaitu 

paralel, yaitu masing-masing epistemologi berjalan sendiri-sendiri, tanpa saling menyapa antar 

disiplin epistem yang lain. Bentuk ini mengasumsikan bahwa dalam diri seseorang ilmuan 

muslim terdapat tiga jenis epistem keilmuan sekaligus akan tetapi ketiganya independen, tidak 

saling dialog. Model ini menyesuaikan dengan kondisi yang berlaku. Pada saat berada 

 

 

36 Ibid..., hlm. 197. 
37 Ibid. 



Muhammad Iqbal Juliansyahzen 

32 

 

 

BAYANI 

BURHANI 

IRFANI 

BAYANI 

BAYANI 

 
kelompok orang yang mengadopsi doktrinal teologis, maka ia kemudian menggunakan model 

epistem bayani sepenuhnya serta tidak berani mengintervensi pada diri sendiri terlebih orang 

lain terkait hasil temuan epistemologi keilmuan agama islam yang lain. Berikut model 

penalaran paralel.38 

 

 

 

 

Kedua, pola hubungan linear, yaitu pola yang mengasumsikan salah satu dari 

epistemologi tersebut sebagai sebuah epistem yang diunggulkan dari yang lain. Seorang ilmuan 

akan mengesampingkan berbagai epistemologi demi model atau corak yang ia kuasai atau 

sukai. Model yang ia pilih dilatarbelakangi karena kecenderungan akan satu yang dianggap 

benar. Model ini pada akhirnya bermuara pada kebuntuan yang berujung pada sikap truth 

claim. Sebagaimana tergambar dalam struktur berikut : 

 

 

 

 

(catatan : nalar bayani tersebut dapat berubah menjadi nalar burhani atau Irfani sesuai dengan 

latar belakang pendidikan, keilmuan, serta kecenderungan dan kepentingan masing-masing 

pribadi atau kelompok) 

Kedua model pembacaan di atas rasanya belum memadai, -untuk mengatakan tidak 

ideal- sebagai guidance umat beragama saat ini di era yang sangat kompleks. Pola hubungan 

paralel tidak dapat membuka jendela bagi epistem atau gagasan yang lain yang bersifat 

transformatif. Masing-masing berjalan sendiri tanpa berdialog dan menyapa, ibarat rel kereta 

api, yang ketiganya akan berjalan di relnya masing-masing. Sedang pola hubungan linier ini 

akan melihat pola epistem yang lain sebagai epistem yang tidak valid sehingga memaksakan 

 

 

38 Amin Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi Pendekatan Integratif-Interkonektif (Yogyakarta : 

Pustaka Pelajar, 2012), hlm. 220. 



Rekonstruksi Nalar Arab Kontemporer Muhammad ‘Abed Al-Jabiri 

33 

 

 

 
salah satu jenis epistem yang biasa dikuasai atau dimilikinya.dengan menafikan dan 

meniadakan kontribusi masukan dari ragam epistem yang lain. Oleh karenanya, ia mudah 

terjebak pada persoalan truth claim, menganggap model pemahamannyalah yang paling benar 

daripada yang lain. Menurutnya, pendekatan studi keislaman hari ini baru mampu 

menghantarkan cendekiawan muslim pada pemilihan antara salah satu darinya. Kedua model 

hubungan antar epistem diatas hemat penulis kurang sesuai dalam merespon dunia Islam Arab 

khususnya maupun dunia pada umumnya. Karenanya, diperlukan model pembacaan epistem 

tawaran selanjutnya yang bernuasa reformatif, rekonstruktif dan transformatif.39 

Kondisi masyarakat umat Islam yang heterogen, dinamik, plural perlu model 

pembacaan yang menjembatani berbagai model dan corak yang ada. Model ketiga yaitu 

sirkular, menandai sebuah hubungan yang masing-masing corak epistem keilmuan agama 

Islam yang digunakan dalam kerangka yang holistik, dapat memahami keterbatasan, 

kelemahan yang melekat pada masing-masing dan sekaligus bersedia mengambil manfaat dari 

temuan-temuan dari tradisi keilmuan lainnya. Model ketiga ini oleh Amin Abdullah disebut 

dengan istilah al-Takwil al-Ilmi. Metode ini mendialogkan ketiga model epistem ini dakan satu 

gerak putar yang saling mengkontrol, mengkritik, memperbaiki dan menyempurnakan yang 

melekat pada masing-masing paradigma.40 Dengan begitu, kekakuan, ketidaktepatan dan 

anomali-anomali pada masing-masing corak epistem dapat dikurangi dan diperbaiki setelah 

memperoleh masukan dan kritik dari jenis epistemologi yang datang dari luar dirinya baik. 

Corak hubungan ini tidak menunjukan finalitas maupun eksklusivitas. Finalitas tidak 

memberikan kesempatan munculnya kemungkinan-kemungkinan baruyang bisa jadi solutif 

terhadap problem yang dihadapi. Keberagamaan Islam hakikatnya bukanlah peristiwa yang 

sekali jadi, tetapi membutuhkan proses panjang menuju kematangan dan kedewasaan. Berkut 

model pembacaan sirkular.41 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

39 Ibid..., hlm. 221-222. 
40 M. Amin Abdullah, “al-Ta’wil Al-‘Ilmī: Kearah Perubahan Paradigma Penafsiran Kitab Suci”, dalam 

Jurnal Al-Jami’ah, Vol. 39, No. 2, Juli-Desember 2001, hlm. 363. 
41 Amin Abdullah, Islamic Studies..., hlm. 223-224. 



Muhammad Iqbal Juliansyahzen 

34 

 

 

 

 

 

 
Beberapa Catatan terhadap Kritik Nalar al-Jabiri 

Sebuah pemikiran yang telah dilontarkan ke ruang publik tentunya akan direspon baik 

mendukung atau menolak pemikiran tersebut. Hal ini wajar karena setting yang berbeda dan 

metode yang digunakan pun berbeda. Hal ini pula berkaitan dengan pemikiran al-Jabiri terkait 

Kritik Nalar Arabnya. Tidak ada satu pun proyek al-Jabiri yang lebih ambisius melebihi Naqd 

al-‘Aql al-‘Arabī (Kritik Nalar Arab). Penggunaan istilah “Nalar Arab”, bukan “Nalar Islam” 

sebagaimana digunakan Mohammed Arkoun menjadi problem tersendiri. Al-Jabiri tidak 

menjelaskan posisinya mengapa menggunakan sebutan “nalar Arab”, bukan “nalar Islam”, 

selain alasan bahwa literatur-literatur yang digelutinya adalah literatur berbahasa Arab dan 

lahir dalam lingkungan geografis, kultural, dan sosial politik masyarakat Arab.42 

Dua tahun pasca terbitnya Takwin al-‘Aql al-‘Arabī, al-Jabiri baru menjelaskan 

posisinya yang diakuinya berbeda dengan nalar Islam miliki Arkoun dalam sebuah wawancara 

lalu didokumentasikan dalam at-Turas wa al-Hadatsah. Ia berbeda dengan Arkoun yang 

memperluas cakupan kritik nalar Islam-nya hingga ke tradisi pemikiran non-bahasa Arab. Ada 

kelebihan dan juga kelemahan, yakni terlalu melebar, tidak fokus dan kehilangan konteks 

spesifik sosial-historisnya dalam proses terbentuknya satu nalar kolektif. Sebaliknya al-Jabiri 

membatasi jangkauan kritiknya pada tradisi pemikiran yang menggunakan bahasa Arab yang 

lahir dalam lingkungan masyarakat Arab dalam konteks geografis dan kultur terntentu.43 

 

 

 

42 Ahmad Baso, Al-Jabiri, Eropa dan Kita..., hlm. 29. 
43 Ibid. 

Textual 

Normative-

Fundamental 

Contextual 

Historical-Empirical 

IRFANI BURHANI 

BAYANI 



Rekonstruksi Nalar Arab Kontemporer Muhammad ‘Abed Al-Jabiri 

35 

 

 

 
Menurut pengamatan al-Jabiri bahwa nalar Arab dibangun atas rasionalitas Arab, 

Yunani, dan irasionalitas non-Arab. Melalui klasifikasi tersebut, al-Jabiri hendak mengatakan 

bahwa irasionalitas masuk dalam nalar Arab. Ini berarti bahwa apa yang tidak diutarakan al-

Jabiri dalam waktu yang sama membangunnya adalah bahwa nalar Arab merupakan nalar 

murni yang asalnya tidak menampung sisi irasionalitas. Ini merupakan kesimpulan dikotomis 

yang menarik irasionalitas jauh keluar dari kebudayaan Arab. Menurut Ali Harb sikap al-Jabiri 

ini tidak berbeda dengan para pemikir Arab lainnya yang menimpakan ketidakmampuan dan 

kegagalan mereka (Arab) kepada yang lain yaitu Barat yang Imprealis atau seperti islamolog 

yang menyakini kemurnian kebudayaan Islam dan mengajak membersihkannya dari berbagai 

pemikiran yang masuk atau yang diimpor, baik dari Yunani Kuno maupun dari Barat Modern.44 

Dalam proyek kritik nalarnya, al-Jabiri membicarakan banyak hal, namun ia 

meninggalkan banyak hal juga dengan menjauhkan wilayah rasionalitas pada sebuah disiplin 

pengetahuan secara utuh yang tergambar dalam tradisi sufi-irfani. Tidak heran bahwa 

pengetahuan ini yang dari sisi lainnya tampak tidak rasional, memungkinkan untuk digali 

setelah melakukan analisis dan kalau dilihat dengan akal terbuka tanpa asumsi sebelumnya. 

Menurut Ali Harb, al-Jabiri terlihat picik ketika ia mencermati pengetahuan irfani secara 

sentralistik. Pandangannya terpaku pada kajian disiplin keislaman dengan membatasi diri 

dengan dunia Arab, juga terfokus dalam wilayah sunni, bukan wilayah syi’ah, terbatas pada 

orang Maroko, bukan Timur. Hal ini berimplikasi pada pandangan al-Jabiri tentang 

rasionalitas. Menurutnya rasionalitas adalah sentralistik, terbatas pada Maroko dan ke-sunnī-

annya. Adapun mereka yang lain baik yang Arab maupun no-Arab, atau yang sunni maupun 

syiah yang berada di luar Maroko dimasukan ke dalam golongan irrasional, mitos sirr, dan ahli 

nujum. Betul bahwa al-Jabiri telah membuka rasionalitas Yunani dan menjadikannya sebagai 

rujukan, namun ia melihatnya sebagai rujukan atau representasi Aristoteles saja.45 

Al-Jabiri berusaha keras mengkaji dan meneliti proses terbentuknya akal muslim untuk 

mengetahui konstruk asal epistemologi pemikiran Islam. Oleh karena itu, menurutnya perlu 

dilakukan kajian komprehensif dengan memperhatikan dan mengkaji seluruh dimensi yang 

ada. Dalam hal ini, kata seorang pemikir klasik tidak bisa dibaca dalam bentuk yang 

terfragmentasi. Al-Ghazali misalnya tidak bisa hanya dibaca sebagai seorang filosof, karena ia 

juga seorang teologian, ahli fiqh, sufi, dan seterusnya. Demikian halnya dengan seorang faqih 

(ahli fiqh) harus dibaca dalam kapasitasnya yang bervariatif. Demikian seterusnya dengan ahli 

 

 

44 Ali Harb, Kritik Nalar Al-Quran (Yogyakarta: ELKis, 2003), hlm. 176-177. 
45 Imam Mustofa, “Studi Kritis..., hlm. 19. 



Muhammad Iqbal Juliansyahzen 

36 

 

 

 
tafsir, sejarah, dan sebagainya. Oleh karena itu, untuk membaca pikiran seorang faqih, kita 

dituntut untuk mempelajari kesiapan ilmu ushul fiqh, bahasa, balaghah dan seterusnya. Pada 

posisi inilah kaum orientalis dan pengkaji muslim cenderung secara parsial. 

Al-Jabiri menuai kritik pada sistem epistemologinya yang diklasifikasikan ke dalam 

tiga bentuk yaitu bayānī, ‘irfānī, burhānī. Dengan memasukan seorang pemikir ke dalam salah 

satu kategori tersebut, sesungguhnya al-Jabiri telah membuat pragmentasi dalam personalitas 

dalam diri seseorang. Misalnya apabila al-Jabiri melihat seorang faqih sebagai seorang 

representasi sistem bayānī sudah tentu berarti ia melepaskannya dari sistem ‘irfani, dan 

burhani. Padahal, sebagaimana diungkapkan di atas, seorang faqih belum tentu penganut 

madzhab bayani, secara hitam putih, karena mungkin saja ia juga penganut sistem yang lain. 

sosok seperti Ibn Sina dan al-Ghazali misalnya sangat sulit untuk kemudian dimasukan dalam 

satu kategori di atas. Hal ini sehingga sebagian pemikir menyatakan bahwa al-Jabiri 

mengadopsi pemahaman yang parsial, sebagaimana objek kajian Taha ‘Abdurrahman. Pemikir 

lain yang mengkritik al-Jabiri adalah Tarabisi. Ia meragukan kejujuran intelektual al-Jabiri. 

Tarabisi dengan terang-terang mengatakan bahwa al-Jabiri bukanlah orang pertama yang 

mengasaskan proyek kritik nalar Arab ini. Tarabisi kemudian merujuk tulisan Zaki Najib 

Mahmud di majalah Ruz al-Yusuf yang terbit pada tahun 1977 yang berjudul al-‘Aql al-‘Arabi 

Yatadahwar. Setelah mengkaji selama delapan tahun, Tarabisi sampai pada sebuah kesimpulan 

bahwa ide al-Jabiri tidak orisinil dan bahkan secara implisit Tarabisi menyebut al-Jabiri telah 

melakukan plagiasi terhadap karena tidak meyebutkan sumber rujukan ide-idenya meskipun 

secara jelas ide itu berasal orang lain.46 

Contoh lain sebagai diungkap oleh Nur ad-Din ad-Dagir dalam upayanya 

mempertahankan madzhab Arab Maghribi, dimana al-Jabiri merupakan bagian di dalamnya, 

membuktikan keterperangahan Syi’ah dengan pemikiran asing, ia hanya merujuk pada empat 

buku teks syiah saja. Sementara untuk membuktikan hal yang sama dari kelompok Sunni, Ia 

hanya memilih buku yang berkecenderungan salafi Asy’ariyyah seperti Maqālāt al-Islāmiyyin 

karya Imam Asy’ari, al-Farqu baina al-Firaq karya Abdul Qahhar, Mahayah al-Aqdam karya 

Syahrastani, al-Masāil al-Khilāf baina al-Basyariyyin wa Baghdādiyyin karya Ibn Rusyd dan 

Fatawā karya Ibn Taimiyyah. Akhirnya, keberpihakan al-Jabiri menurut sebagia pemikir mulai 

nampak. Pemenangan satu pihak atas pihak lainnya dari sisi epistemologis, begitu juga dari sisi 

ideologis, kemenangan akal sunni atas akal syi’i, maupun dari segi geografis, kemengan akal 

Barat dari akal Timur. Berdasarkan premis diatas, maka tidak salah apa yang dikemukakan Ali 

 

46 Ibid..., hlm. 22. 



Rekonstruksi Nalar Arab Kontemporer Muhammad ‘Abed Al-Jabiri 

37 

 

 

 
Harb bahwa kajian Turas yang dilakukan al-Jabiri bernuasa muatan ideologis Maghribi 

Centrism, bahkan secara khusus sunni Maghribi minded. Dengan demikian menurutnya, al-

Jabiri adalah seorang ideolog yang memiliki pola berfikir dan ideologi tertentu, kemudian ia 

gunakan untuk menelaah tradisi Islam.47 

Penutup 

Berdasarkan beberapa uraian di atas, problem nalar Arab dapat difahami kenapa etos 

meneliti, mengkaji dalam konteks keilmuan Islam mengalami stagnasi. Apa yang dilakukan al-

Jabiri dengan kritik epistemologisnya terhadap nalar Arab adalah menyadarkan kita terhadap 

problem dunia intelektualitas muslim yang selama ini menjadi bagian dari ketidaksadaran kita 

dan berpengaruh terhadap banyak segi kehidupan. Kedalaman wawasan filsafat dan tradisi 

pemikiran Perancis-nya serta kemampuan untuk mensistematisasi gagasan perlu diapresiasi 

dengan setingi-tingginya. Walau demikian bukan berarti tidak ada kritik terhadapnya. 

Sebagaian orang menganggap bahwa rasionalitas dan tradisi yang diagungkan al-Jabiri hanya 

akan memarjinalkan tradisi dan justru akan kontra produktif terhadap konsep autentisitas yang 

ditawarkan al-Jabiri sendiri. Termasuk muncul sedikit problem untuk “mendepak” epistem 

‘irfani dalam sebagai sebuah sistem epistemologi. Walau bagaimanapun, epistem ini telah 

mengakar dalam tradisi agama Islam. 

Karenanya, dalam upaya respon terhadap kompleksitas persoalan yang muncul dalam 

diri umat Islam, ketiga ragam epistemologi di atas menjadi tawaran untuk melihat persoalan 

yang muncul secara komprehensif-holistik. Dengan integrasi ketiganya menjadikan ruh dari 

agama islam sebagai agama yang shalih li kulli zaman wa makan dapat diaplikasikan dengan 

baik. Apa yang dilakukan al-Jabiri dalam pencariannya tentang otentisitas merupakan usaha 

besarnya untuk memajukan dunia Arab Islam dan menghidari proses klaim kebudayaan lain. 

Arab kontemporer tentunya harus mampu merumuskan dan menemukan kekhasan dirinya 

sendiri. Kekhasan yang terlahir dari keunikan dan orisinilitas kebudayaan masyarakatnya. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M. Amin, “al-Ta’wil Al-‘Ilmī: Kearah Perubahan Paradigma Penafsiran Kitab Suci”, 

dalam Jurnal Al-Jami’ah, Vol. 39, No. 2, Juli-Desember 2001, hlm. 363. 

Abdullah, Amin, Islamic Studies di Perguruan Tinggi Pendekatan Integratif-Interkonektif. 

Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 2012. 
 

 

 

47 Ibid., hlm. 22-23. 



Muhammad Iqbal Juliansyahzen 

38 

 

 

 
Arfan, Abbas, “Fiqh al-Siyāsah al-Jābirī; Analisis Kitab Al-‘Aql al-Siyāsī al-‘Arābī (Nalar 

Politik Arab), dalam Jurnal De Jure, Jurnal Syariah dan Hukum, Vol. 2 No. 1 Tahun 

2010, hlm. 95-108, hlm. 97. 

Atabik, Ahmad, “Teori Kebenaran Perspektif Filsafat Ilmu; Sebuah Kerangka untuk 

Memahami Konstruksi Pengetahuan Agama”, dalam Jurnal Fikrah, Vol. 2., No. 1 

Tahun 2014. (253-271), hlm. 258-262. 

Baso, Ahmad, “Neo-Modernisme Islam Versus Post Tradisionalisme Islam”, dalam Jurnal 

Tasywirul Afkar, No. 10 Tahun 2001, hlm. 33. 

Baso, Ahmad, Al-Jabiri, Eropa dan Kita; Dialog Metodologis Islam Nusantara untuk Dunia. 

Jakarta : Pustaka Afid, 2017. 

Choir, Tholhatul dan Ahwan Fanani (Ed), Islam dalam Berbagai Pembacaan Kontemporer. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009. 

Harb, Ali. Kritik Nalar Al-Quran. Yogyakarta: ELKis, 2003. 

Hamarneh, Walid, “Pengantar”, dalam Muhammad Abed al-Jabiri, Kritik Pemikiran Islam; 

Wacana Baru Filsafat Islam, Terj. Burhan. Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2003. 

Jabiri, Muhammad Abed al-. Takwīn al-Aql al-Arabī. Beirut : Markaz Dirāsāt al-Wahidah al-

‘Arabiyyah, 2009. 

Jabiri, Muhammad Abed al-. Bunyah al-‘Aql al-‘Arabī: Dirāsah Tahlīliyah Naqdiyyah li 

Nuzhum al-Ma’rifah fī Tsaqāfah al-‘Arabiyyah. Beirut : Markaz Dirāsāt al-Wahidah al-

‘Arabiyyah, 2009. 

Jabiri, Muhammad Abed al-. al-‘Aql al-Siyāsī al-‘Arabī Muhaddidātuh wa Tajalliyatuh. Beirut 

: Markaz Dirāsāt al-Wahidah al-‘Arabiyyah, 2000. 

Mugiyono, “Kontruksi Pemikiran Islam Reformatif; Analisis Kritis terhadap Pemikiran M. 

Abid al-Jabiri”, dalam Jurnal Tajdid, Vol. XIV, No. 2, Desember 2015, hlm. 209-10. 

Mustofa, Imam, “Studi Kritis terhadap Kritik Nalar Arab Muhammad Abed al-Jabiri, dalam 

Jurnal Istinbath, Vol. 7.No. 1, Mei 2010, hlm. 8. 

Syaukanie, A Luthfi as-, “Tipologi danWacana Pemikiran Arab Kontemporer”, dalam Jurnal 

Paramadina, Vol.1., No. 1 (Juli-Desember 1998). 

Syukur, Suparman, Epistemologi Islam Skolastik; Pengaruhnya pada Pemikiran Islam 

Modern. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2007. 

Wirianto, Dicky, “Wacana Rekontruksi Turas (Tradisi) Arab; Menurut Muhammad Abed al-

Jabiri dan Hanafi”, dalam Jurnal Ilmiah Islam Futura, Vol. XI, No. 1, Agustus 2011. 

Zayd, Nasr Hamid Abu, Tekstualitas al-Qur’an. Yogyakarta: LKiS, 2002. 


	Pengantar
	Mengenal Sekilas Muhammad Abed al-Jabiri
	Basis Epistemologis Nalar Arab
	Epistem Bayani
	Epistem ‘Irfani
	Epistem Burhani
	Formasi Nalar Arab
	Menuju Rekontruksi Nalar Arab
	Beberapa Catatan terhadap Kritik Nalar al-Jabiri
	Penutup
	DAFTAR PUSTAKA

