Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 1, No. 2, Desember 2018: 50-63

Relevansi Maslahah Al-Ghazali
terhadap Konteks Fikih di Indonesia

Saiful Badri
Mahasiswa Pascasarjana Institut Agama Islam Negeri Jember

Abstrak: Maslahah is considered important because all laws established by God contain elements
of public benefit. Al-Ghazali firmly states that maslahah can be used as a legal proof (hujjah) under
certain conditions. On the other hand, figh in Indonesia has its own distinctive characteristics that
differentiate it from other traditions of figh. This study addresses three main questions: (1) What is
al-Ghazali’s concept of maslahah? (2) What is the context of figh in Indonesia? (3) How relevant is
al-Ghazali’s concept of maslahah to the context of figh in Indonesia? This research employs a
library research method. The primary sources include al-Mustasfa min ‘llm al-Usil by Abu Hamid
al-Ghazali, Figh Nusantara: Methodology and Its Contribution to Strengthening the Unitary State
of the Republic of Indonesia and the Development of the National Legal System by M. Noor
Harisudin, and Figh Nusantara and the National Legal System from the Perspective of National
Public Benefit by Zaini Rahman. Data were collected through documentation and analyzed using
content analysis. The findings show: (1) According to al-Ghazali, maslahah is the preservation of
the objectives of Islamic law (maqdsid al-shari‘ah), which consist of five essential elements. The
use of maslahah mu ‘tabarah as legal evidence falls under the category of qivas, while maslahah
mursalah must fulfill the conditions of necessity (darirah), certainty (qat ‘iyyah), and universality
(kulliyyah). (2) Figh in Indonesia is a form of jurisprudence that develops and lives within
Indonesian society, characterized by the acculturation of sacred texts with local cultural wisdom.
(3) Al-Ghazali’s concept of maslahah, which is rooted in Sunni theology, is compatible with the
context of the Indonesian Muslim majority who adhere to the Sunni tradition. Furthermore, his
concept offers a rational and moderate framework that prevents the arbitrary use of maslahah as
an independent legal basis. This compatibility demonstrates that the application of figh, especially
the methodology of maslahah in Indonesia, finds strong relevance and minimal contradiction,
thereby reflecting Islam as rahmatan li al- ‘dlamin (a mercy to all creation).

Keywords: al-Ghazali’s maslahah, context of figh in Indonesia

Korespondensi: Saiful Badri
Gedung Pascasarjana IAIN Jember J1. Mataram Nomor 1 Jember
saifulb2703@gmail.com

@ 0 °

© 2018. The author(s). IJIL is licensed under a Creative Commons Attribution-Share Alike 4.0
International License (CC BY-SA 4.0)
ISSN 2615-7543


mailto:saifulb2703@gmail.com

Relevansi Maslahah Al-Ghazali terhadap Konteks Fikih di Indonesia

Pendahuluan

Ayat al-Qur’an atau Hadith sebenarnya tidak ada yang secara eksplisit menggunakan
kata maslahah dalam konteks sebagai metode penetapan hukum. Namun banyak sekali yang
isinya bersesuaian dengan prinsip maslahah. ! Banyak didalam ayat maupun hadith yang
mengandung prinsip maslahah.

Kemaslahatan ini menjadi penting dikarenakan semua hukum yang ditetapkan oleh Allah
mengandung kemaslahatan. Sehingga tidak ada hukum syara’ yang sepi dari maslahah baik
untuk diri sendiri atau untuk orang lain.? Hal ini sangat nyata karena juga turunnya ajaran Islam
sebagai ramhatan lil ‘alamin yang notabenenya menjadi pegangan hidup bagi manusia.
Membawa manusia pada kemaslahatan hidupnya didunia dan diakhirat.

Perspektif magslahah itu bermacam-macam. Para pakar berbeda pendapat tentang
maslahah seperti apa yang dilegalkan syara’ sebagai dasar penetapan hukum. Dikarenakan Ada
masalahah seara umum, masalahah yang menjadi tujuan syara’, dan maslahah perspektif nalar
perorangan yang kevalidan/kebenarannya relatif.>.

Dalam masalah ini Al-Ghazali dengan tegas menyatakan maslahah dapat dijadikan
hujjah walaupun dengan beberapa syarat-syarat tertentu.* Tidak semua kemaslahatan dapat
dijadikan hujjah, melainkan sepanjang tidak bertentangan dengan syara’. Hal ini didasarkan
bahwa manusia tidak mengetahui dimana letak kemaslahatan tersebut. Abdul Wahhab Khallaf
mengatakan bahwa tujuan syari’ dalam pensyariatan hukum ialah mewujudkan kemaslahatan
bagi setiap manusia baik berupa kebutuhan primer, sekunder, dan pelengkap. Untuk
kemaslahatan dalam ketiga hal itulah hukum syariat diformulasikan.’

Dilain sisi, fikih di Indonesia memiliki corak khas tersendiri yang menjadikan beda
dengan fikih-fikih lainnya terutama fikih yang berkembang di timur tengah. Faktor
pertimbangan terkait dengan bagaimana dan dengan metode apa produk-produk hukum Islam
(fikih) itu diproses, yang pasti semua itu dilakukan untuk memenuhi kebutuhan hukum
masyarakat Islam Indonesia. Dalam konteks inilah teori maslahah menemukan relevansinya,
dalam artian produk hukum tersebut mengacu pada kepentingan dan kemaslahatan masyarakat

Islam Indonesia.®

! Zaini Rahman, Figh Nusantara dan Sistem Hukum Nasional Perspektif Kemaslahatan kebangsaan,
(Yogyakarta: Pustaka pelajar, 2016), 129.

2 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999), Cetl, Jilid 11, 340

3 Zaini Rahman, Figh Nusantara, ... 174-175.

4 Zainil anwar, Pemikiran Ushul Fikih Al-Ghazali Tentang Al-Maslahah Al-Mursalah, Fitrah Vol. 01 (No. 1
Januari-Juni 2015), 68.

5 Abdul Wahhab Khallaf, Ilmu Usuli al-Fighi, (Beirut: Dar al-kotob Al-Ilmiyah, 2008), 197.

6 Zaini Rahman, Figh Nusantara, ...15

51



Saiful Badri

Keistimewaan bangsa Indonesia meliputi kultur, geografis, filosofi, aqidah, madzhab

fikih, dan sistem hukum menjadikan karakter tersendiri dalam penerapan hukum Islam (fikih).

Magslahah Al-Ghazali yang bercorak syafi’iyah asy’ariah tentunya memiliki keselarasan

dengan penerapan fikih di Indonesia yang mayoritas mengikuti madzhab yang sama.

Dengan mengetahui relevansi Maslahah Al-Ghazali terhadap konteks fikih di

Indonesia kita dapat menemukan kecocokan antara teori dan lapangannya sehingga paradikma

kemaslatan daln syari’at tidak mengalami kontradiksi dengan kemaslahatan muslim Indonesia.

Kesesuaian inilah yang nantinya dapat membawa hukum Islam (fikih) di Indonesia ke arah

Islam yang rahmatan lil ‘alamin.

Pendekatan Penelitian

Penelitian ini termasuk penelitian pustaka (library research).” karena objek dan
sumber datanya mengambil dari bahan-bahan pustaka. Di samping itu, karena penelitian ini
berupaya mengeksplo-rasi informasi tentang evolusi pemikiran tokoh yang terekam dalam
beberapa kitab karyanya, maka penelitian ini menggunakan pendekatan historis.® Dengan
pendekatan kesejarahan, Peneliti dapat menelusuri secara detail tentang kehidupan al-
Ghazali, karya-karyanya, perjalanan dan perkembangan intelektualnya. Dan juga mengkaji
konteks fikih di Indonesia.

Kemudian untuk memperoleh hasil dari penggabungan dua variabel tersebut,
penelitian menggunakan pendekatan konsep (Conseptual Approach) yang masuk pada
ranah kualitatif. Dengan itu diharapkan mendapatkan titik temu dari konsep al-magslahah al-
Ghazali dan konteks Fikih di Indonesia.

Sumber data penelitian

Mengingat bahwa kajian ini bersifat kepustakaan, maka data yang dikumpulkan
haruslah bersumber dari data literatur. Dalam kajian ini sumber datanya dibagi menjadi dua,
yaitu sumber data primer dan sumber data sekunder.

Sumber data primer (primary sources)

Sumber data primer yang digunakan dalam kajian ini menggunakan buku
yang berjudul:
1) al-Mustasfa min ‘llmi al-Ushul karya abu Hamid al-Ghazali
2) FIKIH NUSANTARA: Metodologi dan Kontribusinya Pada Penguatan NKRI dan
Pembangunan Sistem Hukum di Indonesia Karya M. Noor Harisudin, M.Fil.I.

7 Masri Singarimbun dkk., Metode Penelitian Survei (Jakarta: LP3S, 1982), 72.
8 Winarno Surachmad, Pengantar Penelitian llmiah: Dasar, Metode dan Teknik (Bandung: Tarsito Rimbun,
1990), 132.

52



Relevansi Maslahah Al-Ghazali terhadap Konteks Fikih di Indonesia

3) Figh Nusantara dan Sistem Hukum Nasional Perspektif Kemaslahatan kebangsaan
karya Zaini Rahman.
Sumber data sekunder (secondary sources)

Di antara sumber data sekunder yang digunakan dalam kajian ini adalah :

1) Menggagas Fikih Rasional Karya Noor Harisudin,

2) Fikih Indonesia Dialek Sosial, Politik, Hukum, dan keadilan karya Mochammad
Sodik

3) Fikih Indonesia Karya Marzuki Wahid

4) Dan literatur lainnya yang dianggap relevan dan membantu terhadap pembahasan
dalam penelitian ini.
Teknik pengumpulan data

Dalam pengumpulan data yang relevan, penulis menggunakan teknik
“dokumentasi”. ° Melalui teknik dokumentasi ini, penulis akan mengumpulkan
sebanyak mungkin buku/kitab literatur yang membahas tentang Fikih Nusantara dan
al-Maslahah perpektif al-Ghazali'®.

Data yang telah terkumpul dianalisis dengan metode content analysis. Metode
ini merupakan sebuah teknik yang digunakan untuk mendapatkan informasi yang
diinginkan dari tubuh materi (teks) (biasanya verbal) secara sistematis dan objektif
dengan mengidentifikasi karakteristik tertentu dari suatu materi.'!

Dalam menarik kesimpulan peneliti menggunakan paradigma atau kerangka
berpikir induktif. Pendekatan induktif dalam analisis kualitatif memungkinkan temuan-
temuan penelitian muncul dari “keadaan umum”, tema-tema dominan dan signifikan

dalam data tanpa megabaikan hal-hal yang muncul oleh struktur metodologisnya'?.

? yaitu teknik pengumpulan data dengan cara menyelidiki benda-benda tertulis seperti buku, majalah, dokumen-
dokumen, arsip dan lain-lain, lihat Suharsimi Arikunto, Prosedur Penelitian: Suatu Pendekatan Praktik, (Jakarta:
Rineka Cipta, 1998), 236.

10 Noeng Muhadjir, Metode Penelitian Kualitatif (Y ogyakarta: Raka Serasin, 1991), 49. Menurut Weber, content
analysis atau kajian isi adalah metodologi penelitian yang memanfaatkan seperangkat prosedur untuk menarik
kesimpulan yang shahih dari sebuah buku atau dokumen.

! Nanang Martono, Metode Penelitian Kuantitatif Analisis Isi dan Analisis Data Sekunder, (Jakarta: Raja
Grafindo Persada, 2010), 86.

12 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif Edisi Revisi Cet Ke-32, (Bandung: Remaja Rosdakarya,
2014), 297.

53



Saiful Badri

Al-Ghazali dan Konsep maslahahnya
Nama lengkapnya ialah Abu hamid Muhammad bin Muhammad at-Tusi al-Gazhali,
seorang pemikir Islam sepanjang sejarah Islam, teolog, filsuf dan sufi termahsyur. Ia lahir
di kota Gazalah, sebuah kota kecil dekat Tus di Khurasan. '* Latar belakang pendidikannya
dimulai dengan belajar al-Qur’an pada ayah nya sendiri. sepeninggal ayahnya, ia dan
saudaranya dititipkan pada teman ayahnya, Ahmad bin Muhammad ar-Razikani, seorang
sufi besar. Padanya al-Ghazali mempelajari ilmu fikih, riwayat hidup para wali, dan
kehidupan spiritual mereka. selain itu, ia juga belajar syair syair tentang mahabbah(cinta)
kepada al-Qur’an dan sunah.!'* Al-Ghazali menulis hampir 100 buah buku. buku-bukunya
itu meliputi berbagai ilmu pengetahuan, seperti ilmu kalam (teologi islam), fikih (hukum
Islam), tasawulf, filsafat, akhlak dan autobiografi. karangan nya itu ditulis dalam bahasa arab
atau Persia. Diantaranya kitab-kitab yang terkenal adalah maqasid al-falasifah (tujuan para
filsuf) dan kitab tahafut al-falasifah (kekacauan para filsuf), yang keduanya mengenai
filsafat.'®
Menurut al-Ghazali, maslahah secara terminologi adalah memelihara tujuan Syariat
(magqdasid al-Syari’ah), yang mencakup lima perkara, yaitu :
a. Memelihara agama
b. Memelihara kehidupan
c. Memelihara akal
d. Memelihara keturunan
e. Memelihara harta!®
Juga memelihara segala hal yang memastikan terpeliharanya prinsip ini dan
menghilangkan semua yang merugikannya. Dengan kata lain, maglahah menurut al-
Ghazali adalah tujuan Tuhan yang secara kongkret tujuan ini untuk melindungi manusia
dalam lima elemen esensial bagi kesejahteraan mereka, Apa yang melindungi semua
elemen esensial ini dan menghindarkan kemafsadatan menurut al-Ghazali adalah maglahah

dan mengabaikannya merupakan mafsadah.!”

13 Dewan Redaksi, Ensiclopedia Islam, vol.3, (Jakarta: ikhtiar baru wan houve, 2008), 25.

14 Dewan Redaksi, Ensiclopedia Islam ..., 25.

15 Dewan Redaksi, Ensiclopedia Islam ..., 25.

16 Abu Hamid al-Ghazali, Al-Mustasfa Min Ilmi al-Usuli , (Mesir, Syirkah at-Tabaah al-Fannaniyyah al-
Muttahidah, 1971), 275

17 al-Ghazali, AI-Mustasfa ..., 275

54



yaitu :

Relevansi Maslahah Al-Ghazali terhadap Konteks Fikih di Indonesia

Dari sudut pandang legiimasi syara’, al-Ghazali membagi magslahah menjadi tiga,

a. Maslahah Mu tabarah

Yaitu jenis maslahah yang memiliki bukti tekstual yang mendukung
pertimbangannya.'® Kategori ini adalah maslahah yang sahih, merupakan hujjah
dan bisa menjadi dasar bagi giyds. Sepeti perbuatan pembunuhan yang dilarang
untuk melindungi nyawa manusia, meminum alkohol diharamkan untuk menjaga
kesehatan akal manusia, mencuri atau merampok dilarang untuk menjaga harta
manusia, dan lain-lain.
b. Maslahah Mulghah

yaitu jenis maslahah yang diingkari oleh bukti tekstual.!® Kategori ini jelas
terlarang, seperti fatwa kepada orang kaya agar berpuasa dua bulan berturut-turut
sebagai bentuk kafarat berhubungan badan di siang hari bulan Ramadan yang telah
dilakukannya. Hal ini memang dimaksudkan untuk efek jera bagi orang kaya
tersebut. Karena mungkin dengan memerdekakn budak masih terlalu mudah badi
dia. Maslahah ini tidak dibenarkan atau dibatalkan oleh syara’.
c. Maslahah Mursalah

Yaitu jenis maslahah yang tidak didukung ataupun disangkal oleh bukti
tekstual. 20 Kategori ketiga ini adalah maslahah yang masih memerlukan
pertimbangan lebih lanjut. Oleh sebab itu, unsur magslahah yang terkandung dalam
kategori ketiga diperiksa lebih lanjut dari segi kekuatannya. Pertama, Maslahah al-
Mula’im, yakni maslahah yang sesuai dengan -maksud- syara’ 2! | namun tidak
didasarkan pada nas tertentu melainkan pada sejumlah nas yang tidak terbatas,
fenomena social, dan kecenderungan-kecenderungan lainnya sejauh tidak
bertentangan dengan nash tertentu. Sebab kalua hanya didasarkan kepada nas
tertentu maka sudah masuk pada pembahasan giyas. Kedua, Maslahah al-Gharibah,
yaitu maglahah yang tidak sesuai atau bertentangan dengan ketentuan dan maksud
syara’.??> Maslahah seperti ini adalah maslahah yang batil dan perlu di hilangkan.

Hal ini dimaksudkan untuk menegaskan bahwa nilai keabsahan maslahah sebagai

18 al-Ghazali, Al-Mustasfa ...,
19 al-Ghazali, Al-Mustasfa ...,
20 al-Ghazali, Al-Mustasfa ...,
2l al-Ghazali, Al-Mustasfa ...,
22 al-Ghazali, Al-Mustasfa ...,

275
275
275
282
282

55



Saiful Badri

dalil hukum ditentukan oleh sesuai atau tidaknya dengan nilai-nilai yang terkandung

dalam nas (al-Qur’an dan al-hadith)

Dipandang dari segi cakupannya, Al-Ghazali memerinci menjadi dua. Yaitu :

a. Maslahah al-Ammah, yaitu maslahah yang secara nyata demi kepentingan
oranag banyak (umum).

b. Maslahah al-Khassah, yaitu maslahah vyang menyangkut kepentingan
seseorang atau kelompok tertentu. 23

Al-Ghazali membagi maslalah dari segi kekuatannya menjadi tiga, yaitu :

a. Dardrat (elementer), yaitu terjaganya lima prinsip sebagaimana diuraikan
diatas. Hal ini dicakup dalam tingkatan darirat dan merupakan maslahah yang
paling kuat. 2*

b. Hajdt (komplementer), yakni derajat kedua, merupakan masalih dan mundsabat
yang tidak esensial (fundamental) dalam sendirinya tetapi diperlukan untuk
merealisasikan masalih pada umumnya. 2

c. Tahsindt atau tazyinat (suplementer), yaitu jenis yang ketiga yang tidak
termasuk ke dalam kedua derajat yang disebutkan di atas, tetapi hanya ada untuk
memperbagus keadaan-keadaan (fahsiniyyadt). 2

Selanjutnya, penggunaan maslahah sebagai hujjah hukum menurut Al-Ghazali

dilihat dari bentuk maslahahnya. ia melegalkan maslahah mu’tabarah dan menolak
maslahah mulghah. Pengguanaan maglahah mu’tabarah dengan nas yang menjadi dalil
maka masuk dalam kategori giyas. >’ Berbeda lagi dengan maslahah mursalah yang masih
diberikan ruang pembahasan didalamnya dalam menjadi metode penentuan hukum. Untuk
menjadi hujjah mansiri, maslahah mursalah harus memenuhi beberapa persyaratan. al-
Ghazali memberikan pernyataan bahwa :

A0 diabi 5 )9y W) il A jliiels o e iy cpma Jual o Gl gy 83k g Aalias e 1
Artinya : “Inilah contoh maslahat yang tidak diambil lewat metode qiyas terhadap dalil

tertentu. Maslahat ini dapat dibenarkan dengan mempertimbangkan tiga sifat,

2 Al-Ghazali, Al-Mustasfa ..., 254.
24 al-Ghazali, Al-Mustasfa ..., 276.
% al-Ghazali, AI-Mustasfa ..., 276
26 al-Ghazali, Al-Mustasfa ..., 276
27 al-Ghazali, Al-Mustasfa ..., 173.
28 al-Ghazali, Al-Mustasfa ..., 277.

56



Relevansi Maslahah Al-Ghazali terhadap Konteks Fikih di Indonesia

yakni maslahat itu statusnya darurat (bersifat primer), gat iyat (bersifat pasti),
dan kulliyat (bersifat umum)”

Dengan melihat klasifikasi ini, maslahah mursalah yakni maslahah-magslahah yang
tidak didukung atau di gugurkan oleh bukti tekstual akan diterima sebagai sumber
penetapan hukum apabila memenuhi beberapa syarat :

Darurah (emergensi, kemestian),

b. Qat’iyyah (pasti)

c. Kulliyyah (universal)

Selain itu, maslahah mursalah harus mula’imah atau sejalan dengan tindakan

syara’/ hukum Islam.

Penerapan Fikih di Indonesia

Dalam penggunaan secara praktis dan umum, fikih diberi pengertian yang sama
dengan syariat, syara’, dan hukum Islam.?’ Ketiga istilah tersebut dapat ditukarkan dalam
konteks kalimat sesuai subtansi pembahasannya walaupun sebenarnya ketiganya
mempunyai makna yang berbeda. Menurut ulama fikih, fikih adalah sebuah ilmu dalam
mengetahui hokum-hukum syariat yang berupa amaliyyah yang didapatkan dari dalil-
dalilnya yang terperinci. Sedangkan menurut ulama wusul figh adalah mengetahui hukum-
hukum syariat dengan jalan Ijtihad.*°

Fikih dapat didefinisaikan menjadi dua. ' Ada pengertian secara luas dan ada
pengertian secara khusus. Pengertian secara luas meliputi semua dimensi ajaran Islam
termasuk akidah, syari’ah, dan akhlak (pemahaman mendalam tentang pengetahuan
Agama). Hal ini ditunjukkan dengan karya Imam Abu Hanifa yang berjudul “Figh al-
Akbar” yang isinya mencakup dimensi-dimensi tersebut. Sedangkan secara spesifik berarti
disiplin ilmu tentang hukum Islam (syari’ah) dengan metodologi nalar (ra 'yu/ijtihad).

Penerapan fikih di Indonesia memiliki ciri khas dan karakteristik tersendiri.
Beberapa pakar belakangan ini menyebutnya dengan “Fikih Nusantara”, sebuah wacana

yang masih hangat diperbincangkan. Menurut Noor Harisuddin, Fikih Nusantara adalah :

29 Zaini Rahman, Figh Nusantara, ... 38

30 Muhammad bin Alawy al-Maliky, 4I-Qawaidu al-Asasiyyatu fii Usuuli al-Fighi, (t.tp: hai’ah As-Safwah, #7),
10.

3I' M. Noor Harisudin, FIKIH NUSANTARA: Metodologi dan Kontribusinya Pada Penguatan NKRI dan
Pembangunan Sistem Hukum di Indonesia, 8.

57



Saiful Badri

“Fikih Nusantara adalah fikih yang hidup ditengah-tengah masyarakat Indonesia.
Fikih Nusantara merupakan fikih yang berkembang di Indonesia dengan karakternya
yang khas sesuai dengan adat istiadat keindonesiaan.”*

Fikih ini adalah apa yang pada saat itu direduksikan dengan fikih Indonesia. Ide ini
sudah pernah dikumandangkan pada tahun 1940-an oleh Hasbi as-Shidiqi. Sehingga fikih
Nusantara dapat digemakan sebagai kelanjutan dari fikih Indonesia.??

Penerapan fikih di Indonesia merupakan hasil akulturasi antara pokok-pokok Islam
dan kearifan lokal bangsa Indonesai. Akulturasi ini melahirkan aplikasi fikih yang memiliki
corak berbeda dari keumuman fikih di negara asalnya, yakni Arab. 3 Kemampuan
berinteraksi dengan kultur seperti ini disebut sifat adaptabitas dari Islam. apabila kita mau
menalar lebih jauh, kasus ini bukanlah memutar balikkan sifat universalitas Islam atau
merusak Islam yang berdifat rahmatan lil ‘alamin. Berbeda Bukan menjadikannya semakin
sempit. Justru sebaliknya, kemampuan Islam dalam berakulturasi dengan budaya -
sepanjang tidak bertentangan- dan sifat Islam yang mampu masuk dalam beragam konteks
regional menunjukkan sisi universalitas dan sifat rahmatan lil ‘alamin dari Islam itu
sendiri.®

Noor Harisudin merumuskan metodologi dan formulasi dari Fikih Nusantara, yang
dalam kajian ini adalah aplikasi fikih di Indonesia, yaitu :

a. Metodologi yang digunakan:
1) Metode Maslahah (mu’tabarah dan mursalah).
2) Metode ‘urf.
3) Metode Sadd adh-dhari’ah.
4) Metode Tahqgiqul Mandat.*
b. Formulasi :
a) Diluar ibadah mahdah®’
b) Memperkuat Bangsa (NKRI & Pancasila)
¢) Relevan dengan Perubahan
d) Tidak hanya satu madzhab.

e) Dialogis.*®

32 M. Noor Harisudin, FIKIH NUSANTARA ..., 23.

3 M. Noor Harisudin, FIKIH NUSANTARA ..., 22.

34 M. Noor Harisudin, FIKIH NUSANTARA ..., 22.

35 M. Noor Harisudin, FIKIH NUSANTARA ..., 20, 25.

36 ihat Noor Harisudin, FIKIH NUSANTARA ..., 28-62.

37 M. Noor Harisudin, FIKIH NUSANTARA ..., 0.

38 1 ihat M. Noor Harisudin, FIKIH NUSANTARA: ..., 76-93.

58



Relevansi Maslahah Al-Ghazali terhadap Konteks Fikih di Indonesia

Relevansi Magslahah Al-Ghazali terhadap Penerapan Fikih di Indonesia

Konsep maslahah al-Ghazali sebagai tujuan dari Syariat Allah yang dihubungkan
dengan hifz al-kulliyyah al-khamsah, merupakan pengembangan yang signifikan. Teori
maslahahnya merukunkan antara dua pendekatan intelektual (rasionalis dan subjektivis)
dalam pemikiran Islam ke arah pengetahuan moral. Walaupun lebih condong kepada
pendekatan subjektivis.

Posisi objektivisme rasionalis, yang dipelopori oleh madzhab Mu’tazilah
menyatakan bahwa perbuatan manusia secara tak terpisahkan adalah baik atau buruk, dan
manusia mampu mengetahui baik dan buruknya tanpa mengandalkan bantuan wahyu.
Intinya, penilaian itu bisa mereka capai cukup dengan akal. *° Mazhab Mu’tazilah
mengatakan bahwa ketentuan hukum bisa dikatakan benar dan /egitimate jika
menghadirkan suatu manfaat atau melarang sesuatu yang membahayakan. Konsep teologi
mereka adalah “keadilan Tuhan”, kemerdekaan manusia berkehendak dan menetukan baik
buruk.*

Madzhab satunya dikemukakan oleh kalangan Asy’ari, ditandai dengan
subjektivisme teistik atau disebut “kekuasaan Tuhan”.*! Mazhab ini memiliki pemikiran
bahwa akal tidak sanggup mencapai pengetahuan moral secara mandiri (independen) tanpa
bantuan wahyu. Pengikut mazhab ini menyatakan bahwa sesuatu itu baik buruknya dilihat
dari sebuah perintah atau larangan Tuhan.*? Dan dari situ, sebuah hukum bisa dianggap
benar jika ditarik dari hukum yang berupa wahyu Tuhan.

Titik temu dengan Indonesia adalah pada warga muslimnya yang mayoritas adalah
Sunni. Diwakili oleh dua organisasi terbesar, yaitu NU dan Muhammadiyah yang keduanya
secara ideologis sering kali dimasukkan dalam satu kelompok Sunni (4hlus Sunnah wal
Jama’ah) yang dalam sejarahnya bertikai cukup keras dengan kelompok Syi’i (Syi’ah).*’
Terutama NU (Nahdlatul Ulama’) yang bermadzhab Syafi’iyah Asy’ariyyah, yang

merupakan organisasi terbesar. Dengan adanya kecocokan antara basic konsep magslahah

al-Ghazali dengan konteks masyarakat Islam Indonesia baik secara ideologi dan haluan

3 Qadi al-Qudah ‘Abd al-Jabbar ibn Ahmad, Syarh al-Usil al-Khamsah (Kairo, Maktabah Wahbah, 1996), .
147.
40 Lihat Zaini Rahman, Figh Nusantara, ..., 161-162.

41 Zaini Rahman, Figh Nusantara, ..., 161. Lihat juga al-Shahrastani, kitab al-milal wa al-Nihal (Kairo: Dar al-

manar, 1950), 52.

4 al-Asy’ari, Kitab al-Luma’, (Beirut: al-Maktabah al-Katalikiyyah, 1952), 71; al-Shahrastani, Kitab al-milal
wa al-Nihal..., 42.

43 Muhammad Shodik, Flkih Indonesia; Dialektika Sosial, Politik, Hukum, dan Keadilan (Y okyakarta: Suka
Press, 2014), 163.

59



Saiful Badri

fikih, menjadikan penerapannya nyaris tanpa kontradiksi dan secara nyata merealisasikan
Islam yang rahmatan lil ‘alamin.

Sepanjang sejarah, dua pemikiran ini berjalan beriringan. Meskipun mazhab
subjektivisme menjadi pandangan umum Islam Sunni, salah satu faktor yang membantu
kelangsungan dan pengaruhnya terhadap Islam classik/ortodok adalah keserasiannya
dengan kalangan rasionalis dalam lapangan teori hukum. Ajaran hukum Islam dari kedua
madzhab membuat prosedur-prosedur penalaran yang fungsinya sebagai berikut:

a. Untuk mengontrol penggunaan nalar yang tak terbatas dalam bidang hukum agama.
b. Untuk membuat proses menggalian hukum tanpa kesewenang-wenangan.
c. Agar hukum itu lebih objektif.

Tiga poin diatas menjadi cukup penting karena metodologi maslahah “rawan”
digunakan untuk melegalkan hukum. Digunakan oleh pihak-pihak tentu sebagai dalil
penetapan hukum tanpa mengindahkan batasan-batasan dan kaidah yang baku (bi ghairi
hududin wa la dlawabit) sehingga mengakibatkan kesalahan dalam menetapkan hukum
Islam dan menimbulkan keresahan pada masyarakat.**

Al-Ghazali membangun konsepsi maslahah sebagai sebuah metode istinbat/ijtihad
yang memiliki fungsi untuk memperluas hukum wahyu kepada kasus-kasus baru yang tidak
ditunjukkan oleh sumber-sumber suci. Dan juga dapat berfungsi merubah hukum yang
mapan ketika dipandang sudah tidak layak. Walaupun demikian, konsep maslahah al-
Ghazali masih terbilang sederhana, doktriner-normatif, karena masih ketat berada dalam
ranah nas. Namun, dalam konteks penerapan fikih di Indonesia sangat relevan karena tidak
kaku dan tidak juga longgar sehingga menusia tidak dengan liar mengimajinasikan
maslahat dalam otaknya (/iberal).

Hal ini tergambarkan dari fatwa MUI tentang maslahah, sebagai acuan maslahah
yang difatwakan di Indonesia. Yaitu :

“Pertama, maslahah/kemaslahatan menurut hukum Islam adalah tercapainya tujuan

syari’at (maqashid al-Syariah) yang diwujudkan dalam bentuk terpeliharanya lima

kebutuhan primer (al-dharuriyat al-Khams), yaitu agama, akal, jiwa, harta, dan
keturunan. Kedua, maslahah yang dibenarkan oleh syariat adalah maslahat yang
tidak bertentangan dengan nash. Oleh karena itu, maslahah tidak boleh

bertentangan dengan nash. Ketiga, yang berhak menentukan maslahat tidaknya

4 M. Noor Harisudin, FIKIH NUSANTARA: ..., 30.

60



Relevansi Maslahah Al-Ghazali terhadap Konteks Fikih di Indonesia

sesuatu menurut syara’ adalah lembaga yang mempunyai kompetensi di bidang

syari’ah dan dilakukan melalui ijtihad jama’i.”*

Dari uraian tersebut tampak jelas MUI mengadopsi magslahah model al-Ghazali.
Dengan membatasi “tidak bertentangan dengan nash” menjadikan ijtihad tetap sesuai
tuntunan syara’, yaitu bersandarkan sumber hukum Islam primer (al-Qur’an dan Al-
sunnah) bukan akal. Sehingga hal demikian dikatakan oleh al-Ghazali dengan :

6l g 8 gy 6 ae s

Artinya : “memberlakukan sebagaimana menyandarkan syari’at pada nalar

(pendapat)”

Kesimpulan

Menurut al-Ghazali, maslahah adalah memelihara tujuan Syariat (magadsid al-
Syari ah), yang mencakup lima perkara, yaitu : agama, kehidupan, akal, keturunan, dan
harta. Pengguanaan maslahah mu’tabarah (Y ang didukung oleh nas) sebagai dalil hokum
masuk dalam kategori giyas. Maslahah mulghah (Yang berlawanan oleh nas) tidak bisa
dijadikan dalil. Sedangkan magslahah mursalah dapat dijadikan dalil dengan syarat :
Darirah (emergensi, kemestian), Qat’iyvah (pasti), dan Kulliyyah (universal). Selain itu
maglahah mursalah harus mula’imah atau sejalan dengan tindakan syara’/ hukum Islam.

Fikih di Indonesia adalah fikih yang berkembang dan hidup di Indonesia.
Penerapannya memiliki karakteristik yang khas, karena merupakan hasil akulturasi teks-
teks suci dengan kearifan budaya lokal. Hal ini disebabkan oleh sifat adaptabilitas Islam.
Metodologi yang diterapkan salah satunya adalah metode magslahah.

Konsep al-Ghazali memiliki basic yang cocok dengan konteks mayoritas muslimin
Indonesia yang merhaluan Sunni. Keduanya memiliki persamaan dalam teologi madzhab
Sunni (ahlus Sunnah wal Jama’ah). Selanjutnya maglahah al-Ghazali memberikan konsep
yang rasionalis dan subjektivis, sederhana namun dapat membentengi dari pihak-pihak
yang secara liar menjadikan maslahah sebagai dalil penetapan hukum yang mandiri. Dari
keselarasan ini menjadikan penerapan fikih, terutama metodologi magslahah di Indonesia
menemukan relevansinya dan nyaris tanpa kontradiksi sehingga benar-benar

menampakkan Islam yang rahmatan lil ‘alamin.

45 Majlis Ulama Indonesia, Himpunan Fatwa MUI sejak Tahun 1975, 490.
46 al-Ghazali, AI-Mustasfa,, . 277.

61



Saiful Badri

62

Saran

Kebanyakan tradisi-tradisi bangsa Indonesia dalam praktek keagamaan dan budi
luhur mulai digerogoti oleh sebagian golongan. Tuduhan-tuduhan banyak dilontarkan
dengan dalil bid’ah dan kufurat. Para praktisi dan da’i sayogyanya (disarankan) dapat
menangkisnya dengan penguatan metodologi Fikih Nusantara. Masyarakat Perlu mengerti
tentang peran metodologi ini atas amaliyah-amaliyah bangsa Indonesia, baik yang masih
belum tau (Kholiyu al-Dihni) atau pun yang menentang/keras kepala ( ‘inad) atau “angas”
-jawa-.

Di Indonesia mulai muncul golongan yang kaku dalam menalar paradigma hukum
Islam, penganut faham normatifitas yang menolak adaptabilitas antara agama dan
realitas. Sedangkan kita sebagai golongan moderat (ahlus Sunnah wal jama’ah) yang
mengedapankan akhlakul karimah dan asas rahmatan lil ‘alamin . Dengan menggalakkan
kajian, Penelitian, dan aplikasi hukum dengan tema ini, Para Peneliti sepatutnya
menunjukkan pada dunia tentang keluasan Islam, damainya Islam, dan indahnya Islam
sebagaimana asas-asas karakter Islam yang ditanam oleh Walisongo.

Liarnya akal fikiran manusia diakomodir oleh kalangan liberalisme, setidaknya
merupakan ciri-ciri mereka yang menggunakan ra yu secara mandiri bahkan berlebihan
dalam penentuan hukum. Senada dengan haluan mu’tazilah dizaman lampau. Hal ini dapat
merusak pokok-pokok/prinsip hukum Islam perspektif ahlus Sunnah wal jama’ah.
Termasuk melegalakan maslahah yang didasarkan hanya pada nalar manusia. Dengan
konsep maslahah al-Ghazali kita dapat menekan faham liberalisme yang mirip faham

mu’tazilah dan menjaga teologi ahlus Sunnah wal jama’ah.

Daftar Pustaka

Abdul Wahhab Khallaf. 2008. Ilmu Usuli al-Fighi. Beirut: Dar al-kotob Al-Ilmiyah.

Al-Asy’ari. 1952. Kitab al-Luma’. Beirut: al-Maktabah al-Katalikiyyah.

Al-Ghazali, Abu Hamid. 1971. Al-Mustasfa Min Ilmi al-Usuli . Mesir. Syirkah at-Tabaah
Al-Fannaniyyah al-muttahidah.

Al-Maliky, Muhammad bin Alawy. Tt. Al-Qawaidu al-Asasiyyatu fii Usuuli al-Fighi.
t.tp: hai’ah As-Safwah.

Al-Shahrastani. 2006. Kitab al-milal wa al-Nihal Beirut: Dar Al-Kutub Al-"Tlmiyyah

Anwar, Zainil. 2015. Pemikiran Ushul Fikih Al-Ghazali Tentang Al-Maslahah Al-
Mursalah. Fitrah. Vol. 01 No. 1 Januari-Juni



Relevansi Maslahah Al-Ghazali terhadap Konteks Fikih di Indonesia

Arikunto, Suharsimi. 1998. Prosedur Penelitian: Suatu Pendekatan Praktik. Jakarta:
Rineka Cipta.

Dewan Redaksi. 2008. Ensiclopedia Islam. vol.3. Jakarta: ikhtiar baru wan houve.

Harisudin, M. Noor. 2018. FIKIH NUSANTARA: Metodologi dan Kontribusinya Pada
Penguatan NKRI dan Pembangunan Sistem Hukum di Indonesia.

Majlis Ulama Indonesia. Himpunan Fatwa MUI sejak Tahun 1975.

Martono, Nanang. 2010. Metode Penelitian Kuantitatif Analisis Isi dan Analisis Data
Sekunder. Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Moleong, Lexy J.. 2014. Metodologi Penelitian Kualitatif Edisi Revisi. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Muhadjir, Noeng. 1991. Metode Penelitian Kualitatif. Y ogyakarta: Raka Serasin.

Qadi al-Qudah, ‘Abd al-Jabbar ibn Ahmad. 1996. Syarh al-Usiil al-Khamsah. Kairo.
Maktabah Wahbah

Rahman, Zaini. 2016. Figh Nusantara dan Sistem Hukum Nasional Perspektif
Kemaslahatan kebangsaan. Y ogyakarta: Pustaka pelajar.

Shodik, Muhammad. 2014. Flkih Indonesia,; Dialektika Sosial, Politik, Hukum, dan
Keadilan. Y okyakarta: Suka Pres.

Singarimbun, Masri dkk.. 1982. Metode Penelitian Survei Jakarta: LP3S.

Surachmad, Winarno. 1990. Pengantar Penelitian llmiah: Dasar. Metode dan Teknik.
Bandung: Tarsito Rimbun.

Syarifuddin, Amir. 1999. Ushul Figh. Jakarta: Logos Wacana Ilmu.

63



	Pendahuluan
	Pendekatan Penelitian
	Sumber data penelitian
	Teknik pengumpulan data
	Penerapan Fikih di Indonesia
	Relevansi Maşlahah Al-Ghazali terhadap Penerapan Fikih di Indonesia
	Kesimpulan
	Saran
	Daftar Pustaka

