
 

Korespondensi: Saiful Badri 
Gedung Pascasarjana IAIN Jember Jl. Mataram Nomor 1 Jember 

saifulb2703@gmail.com 

 

 Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 1, No. 2, Desember 2018: 50-63  

Relevansi Maşlahah Al-Ghazali 

terhadap Konteks Fikih di Indonesia 

Saiful Badri 
Mahasiswa Pascasarjana Institut Agama Islam Negeri Jember 

 

Abstrak: Maṣlaḥah is considered important because all laws established by God contain elements 

of public benefit. Al-Ghazali firmly states that maṣlaḥah can be used as a legal proof (ḥujjah) under 
certain conditions. On the other hand, fiqh in Indonesia has its own distinctive characteristics that 
differentiate it from other traditions of fiqh. This study addresses three main questions: (1) What is 
al-Ghazali’s concept of maṣlaḥah? (2) What is the context of fiqh in Indonesia? (3) How relevant is 
al-Ghazali’s concept of maṣlaḥah to the context of fiqh in Indonesia? This research employs a 
library research method. The primary sources include al-Mustaṣfā min ‘Ilm al-Uṣūl by Abu Hamid 
al-Ghazali, Fiqh Nusantara: Methodology and Its Contribution to Strengthening the Unitary State 
of the Republic of Indonesia and the Development of the National Legal System by M. Noor 
Harisudin, and Fiqh Nusantara and the National Legal System from the Perspective of National 

Public Benefit by Zaini Rahman. Data were collected through documentation and analyzed using 
content analysis. The findings show: (1) According to al-Ghazali, maṣlaḥah is the preservation of 
the objectives of Islamic law (maqāṣid al-sharī‘ah), which consist of five essential elements. The 
use of maṣlaḥah mu‘tabarah as legal evidence falls under the category of qiyās, while maṣlaḥah 
mursalah must fulfill the conditions of necessity (ḍarūrah), certainty (qaṭ‘iyyah), and universality 
(kulliyyah). (2) Fiqh in Indonesia is a form of jurisprudence that develops and lives within 
Indonesian society, characterized by the acculturation of sacred texts with local cultural wisdom. 
(3) Al-Ghazali’s concept of maṣlaḥah, which is rooted in Sunni theology, is compatible with the 
context of the Indonesian Muslim majority who adhere to the Sunni tradition. Furthermore, his 
concept offers a rational and moderate framework that prevents the arbitrary use of maṣlaḥah as 
an independent legal basis. This compatibility demonstrates that the application of fiqh, especially 
the methodology of maṣlaḥah in Indonesia, finds strong relevance and minimal contradiction, 
thereby reflecting Islam as raḥmatan li al-‘ālamīn (a mercy to all creation). 

Keywords: al-Ghazali’s maṣlaḥah, context of fiqh in Indonesia 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

© 2018. The author(s). IJIL is licensed under a Creative Commons Attribution-Share Alike 4.0 
International License (CC BY-SA 4.0) 
ISSN 2615-7543 

mailto:saifulb2703@gmail.com


Relevansi Maşlahah Al-Ghazali terhadap Konteks Fikih di Indonesia 

51 

 

 

 

Pendahuluan 

Ayat al-Qur’an atau Hadith sebenarnya tidak ada yang secara eksplisit menggunakan 

kata maslahah dalam konteks sebagai metode penetapan hukum. Namun banyak sekali yang 

isinya bersesuaian dengan prinsip maslahah. 1 Banyak didalam ayat maupun hadith yang 

mengandung prinsip maslahah. 

Kemaslahatan ini menjadi penting dikarenakan semua hukum yang ditetapkan oleh Allah 

mengandung kemaslahatan. Sehingga tidak ada hukum syara’ yang sepi dari maşlahah baik 

untuk diri sendiri atau untuk orang lain.2 Hal ini sangat nyata karena juga turunnya ajaran Islam 

sebagai ramhatan lil ‘alamin yang notabenenya menjadi pegangan hidup bagi manusia. 

Membawa manusia pada kemaslahatan hidupnya didunia dan diakhirat. 

Perspektif maşlahah itu bermacam-macam. Para pakar berbeda pendapat tentang 

maşlahah seperti apa yang dilegalkan syara’ sebagai dasar penetapan hukum. Dikarenakan Ada 

masalahah seara umum, masalahah yang menjadi tujuan syara’, dan maslahah perspektif nalar 

perorangan yang kevalidan/kebenarannya relatif.3. 

Dalam masalah ini Al-Ghazali dengan tegas menyatakan maşlahah dapat dijadikan 

hujjah walaupun dengan beberapa syarat-syarat tertentu.4 Tidak semua kemaslahatan dapat 

dijadikan hujjah, melainkan sepanjang tidak bertentangan dengan syara’. Hal ini didasarkan 

bahwa manusia tidak mengetahui dimana letak kemaslahatan tersebut. Abdul Wahhab Khallaf 

mengatakan bahwa tujuan syari’ dalam pensyariatan hukum ialah mewujudkan kemaslahatan 

bagi setiap manusia baik berupa kebutuhan primer, sekunder, dan pelengkap. Untuk 

kemaslahatan dalam ketiga hal itulah hukum syariat diformulasikan.5 

Dilain sisi, fikih di Indonesia memiliki corak khas tersendiri yang menjadikan beda 

dengan fikih-fikih lainnya terutama fikih yang berkembang di timur tengah. Faktor 

pertimbangan terkait dengan bagaimana dan dengan metode apa produk-produk hukum Islam 

(fikih) itu diproses, yang pasti semua itu dilakukan untuk memenuhi kebutuhan hukum 

masyarakat Islam Indonesia. Dalam konteks inilah teori maşlahah menemukan relevansinya, 

dalam artian produk hukum tersebut mengacu pada kepentingan dan kemaslahatan masyarakat 

Islam Indonesia.6 

 

1 Zaini Rahman, Fiqh Nusantara dan Sistem Hukum Nasional Perspektif Kemaslahatan kebangsaan, 

(Yogyakarta: Pustaka pelajar, 2016), 129. 
2 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999), CetI, Jilid II, 340 
3 Zaini Rahman, Fiqh Nusantara, … 174-175. 
4 Zainil anwar, Pemikiran Ushul Fikih Al-Ghazâlî Tentang Al-Maslahah Al-Mursalah, Fitrah Vol. 01 (No. 1 

Januari-Juni 2015), 68. 
5 Abdul Wahhab Khallaf, Ilmu Uşuli al-Fiqhi, (Beirut: Dar al-kotob Al-Ilmiyah, 2008), 197. 
6 Zaini Rahman, Fiqh Nusantara, …15 



Saiful Badri 

52 

 

 

 

Keistimewaan bangsa Indonesia meliputi kultur, geografis, filosofi, aqidah, madzhab 

fikih, dan sistem hukum menjadikan karakter tersendiri dalam penerapan hukum Islam (fikih). 

Maşlahah Al-Ghazali yang bercorak syafi’iyah asy’ariah tentunya memiliki keselarasan 

dengan penerapan fikih di Indonesia yang mayoritas mengikuti madzhab yang sama. 

Dengan mengetahui relevansi Maşlahah Al-Ghazali terhadap konteks fikih di 

Indonesia kita dapat menemukan kecocokan antara teori dan lapangannya sehingga paradikma 

kemaslatan daln syari’at tidak mengalami kontradiksi dengan kemaslahatan muslim Indonesia. 

Kesesuaian inilah yang nantinya dapat membawa hukum Islam (fikih) di Indonesia ke arah 

Islam yang rahmatan lil ‘alamin. 

Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini termasuk penelitian pustaka (library research).7 karena objek dan 

sumber datanya mengambil dari bahan-bahan pustaka. Di samping itu, karena penelitian ini 

berupaya mengeksplo-rasi informasi tentang evolusi pemikiran tokoh yang terekam dalam 

beberapa kitab karyanya, maka penelitian ini menggunakan pendekatan historis.8 Dengan 

pendekatan kesejarahan, Peneliti dapat menelusuri secara detail tentang kehidupan al- 

Ghazali, karya-karyanya, perjalanan dan perkembangan intelektualnya. Dan juga mengkaji 

konteks fikih di Indonesia. 

Kemudian untuk memperoleh hasil dari penggabungan dua variabel tersebut, 

penelitian menggunakan pendekatan konsep (Conseptual Approach) yang masuk pada 

ranah kualitatif. Dengan itu diharapkan mendapatkan titik temu dari konsep al-maşlahah al- 

Ghazali dan konteks Fikih di Indonesia. 

Sumber data penelitian 

Mengingat bahwa kajian ini bersifat kepustakaan, maka data yang dikumpulkan 

haruslah bersumber dari data literatur. Dalam kajian ini sumber datanya dibagi menjadi dua, 

yaitu sumber data primer dan sumber data sekunder. 

Sumber data primer (primary sources) 

Sumber data primer yang digunakan dalam kajian ini menggunakan buku 

yang berjudul: 

1) al-Mustasfa min ‘Ilmi al-Ushul karya abu Hamid al-Ghazali 

2) FIKIH NUSANTARA: Metodologi dan Kontribusinya Pada Penguatan NKRI dan 

Pembangunan Sistem Hukum di Indonesia Karya M. Noor Harisudin, M.Fil.I. 

 

7 Masri Singarimbun dkk., Metode Penelitian Survei (Jakarta: LP3S, 1982), 72. 
8 Winarno Surachmad, Pengantar Penelitian Ilmiah: Dasar, Metode dan Teknik (Bandung: Tarsito Rimbun, 

1990), 132. 



Relevansi Maşlahah Al-Ghazali terhadap Konteks Fikih di Indonesia 

53 

 

 

 

3) Fiqh Nusantara dan Sistem Hukum Nasional Perspektif Kemaslahatan kebangsaan 

karya Zaini Rahman. 

Sumber data sekunder (secondary sources) 

Di antara sumber data sekunder yang digunakan dalam kajian ini adalah : 

1) Menggagas Fikih Rasional Karya Noor Harisudin, 

2) Fikih Indonesia Dialek Sosial, Politik, Hukum, dan keadilan karya Mochammad 

Sodik 

3) Fikih Indonesia Karya Marzuki Wahid 

4) Dan literatur lainnya yang dianggap relevan dan membantu terhadap pembahasan 

dalam penelitian ini. 

Teknik pengumpulan data 

Dalam pengumpulan data yang relevan, penulis menggunakan teknik 

“dokumentasi”. 9 Melalui teknik dokumentasi ini, penulis akan mengumpulkan 

sebanyak mungkin buku/kitab literatur yang membahas tentang Fikih Nusantara dan 

al-Maşlahah perpektif al-Ghazali10. 

Data yang telah terkumpul dianalisis dengan metode content analysis. Metode 

ini merupakan sebuah teknik yang digunakan untuk mendapatkan informasi yang 

diinginkan dari tubuh materi (teks) (biasanya verbal) secara sistematis dan objektif 

dengan mengidentifikasi karakteristik tertentu dari suatu materi.11 

Dalam menarik kesimpulan peneliti menggunakan paradigma atau kerangka 

berpikir induktif. Pendekatan induktif dalam analisis kualitatif memungkinkan temuan- 

temuan penelitian muncul dari “keadaan umum”, tema-tema dominan dan signifikan 

dalam data tanpa megabaikan hal-hal yang muncul oleh struktur metodologisnya12. 

 

 

 

 

 

 

 

 

9 yaitu teknik pengumpulan data dengan cara menyelidiki benda-benda tertulis seperti buku, majalah, dokumen- 

dokumen, arsip dan lain-lain, lihat Suharsimi Arikunto, Prosedur Penelitian: Suatu Pendekatan Praktik, (Jakarta: 

Rineka Cipta, 1998), 236. 
10 Noeng Muhadjir, Metode Penelitian Kualitatif (Yogyakarta: Raka Serasin, 1991), 49. Menurut Weber, content 

analysis atau kajian isi adalah metodologi penelitian yang memanfaatkan seperangkat prosedur untuk menarik 

kesimpulan yang shahih dari sebuah buku atau dokumen. 
11 Nanang Martono, Metode Penelitian Kuantitatif Analisis Isi dan Analisis Data Sekunder, (Jakarta: Raja 

Grafindo Persada, 2010), 86. 
12 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif Edisi Revisi Cet Ke-32, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2014), 297. 



Saiful Badri 

54 

 

 

 

Al-Ghazali dan Konsep maşlahahnya 

Nama lengkapnya ialah Abu hamid Muhammad bin Muhammad at-Tusi al-Gazhali, 

seorang pemikir Islam sepanjang sejarah Islam, teolog, filsuf dan sufi termahsyur. Ia lahir 

di kota Gazalah, sebuah kota kecil dekat Tus di Khurasan. 13 Latar belakang pendidikannya 

dimulai dengan belajar al-Qur’an pada ayah nya sendiri. sepeninggal ayahnya, ia dan 

saudaranya dititipkan pada teman ayahnya, Ahmad bin Muhammad ar-Razikani, seorang 

sufi besar. Padanya al-Ghazali mempelajari ilmu fikih, riwayat hidup para wali, dan 

kehidupan spiritual mereka. selain itu, ia juga belajar syair syair tentang mahabbah(cinta) 

kepada al-Qur’an dan sunah.14 Al-Ghazali menulis hampir 100 buah buku. buku-bukunya 

itu meliputi berbagai ilmu pengetahuan, seperti ilmu kalam (teologi islam), fikih (hukum 

Islam), tasawuf, filsafat, akhlak dan autobiografi. karangan nya itu ditulis dalam bahasa arab 

atau Persia. Diantaranya kitab-kitab yang terkenal adalah maqaşid al-falasifah (tujuan para 

filsuf) dan kitab tahafut al-falasifah (kekacauan para filsuf), yang keduanya mengenai 

filsafat.15 

Menurut al-Ghazali, maşlahah secara terminologi adalah memelihara tujuan Syariat 

(maqâsid al-Syarî`ah), yang mencakup lima perkara, yaitu : 

a. Memelihara agama 

b. Memelihara kehidupan 

c. Memelihara akal 

d. Memelihara keturunan 

e. Memelihara harta16 

Juga memelihara segala hal yang memastikan terpeliharanya prinsip ini dan 

menghilangkan semua yang merugikannya. Dengan kata lain, maşlahah menurut al- 

Ghazali adalah tujuan Tuhan yang secara kongkret tujuan ini untuk melindungi manusia 

dalam lima elemen esensial bagi kesejahteraan mereka, Apa yang melindungi semua 

elemen esensial ini dan menghindarkan kemafsadatan menurut al-Ghazali adalah maşlahah 

dan mengabaikannya merupakan mafsadah.17 

 

 

 

 

 

13 Dewan Redaksi, Ensiclopedia Islam, vol.3, (Jakarta: ikhtiar baru wan houve, 2008), 25. 
14 Dewan Redaksi, Ensiclopedia Islam …, 25. 
15 Dewan Redaksi, Ensiclopedia Islam …, 25. 
16 Abu Hamid al-Ghazali, Al-Mustaşfa Min Ilmi al-Uşuli , (Mesir, Syirkah at-Tabaah al-Fannaniyyah al- 

Muttahidah, 1971), 275 
17 al-Ghazali, Al-Mustaşfa …, 275 



Relevansi Maşlahah Al-Ghazali terhadap Konteks Fikih di Indonesia 

55 

 

 

 

 

yaitu : 

Dari sudut pandang legiimasi syara’, al-Ghazali membagi maşlahah menjadi tiga, 

 

 

a. Maşlahah Mu`tabarah 

Yaitu jenis maşlahah yang memiliki bukti tekstual yang mendukung 

pertimbangannya.18 Kategori ini adalah maşlahah yang sahîh, merupakan hujjah 

dan bisa menjadi dasar bagi qiyâs. Sepeti perbuatan pembunuhan yang dilarang 

untuk melindungi nyawa manusia, meminum alkohol diharamkan untuk menjaga 

kesehatan akal manusia, mencuri atau merampok dilarang untuk menjaga harta 

manusia, dan lain-lain. 

b. Maşlahah Mulghah 

yaitu jenis maşlahah yang diingkari oleh bukti tekstual.19 Kategori ini jelas 

terlarang, seperti fatwa kepada orang kaya agar berpuasa dua bulan berturut-turut 

sebagai bentuk kafarat berhubungan badan di siang hari bulan Ramadan yang telah 

dilakukannya. Hal ini memang dimaksudkan untuk efek jera bagi orang kaya 

tersebut. Karena mungkin dengan memerdekakn budak masih terlalu mudah badi 

dia. Maslahah ini tidak dibenarkan atau dibatalkan oleh syara’. 

c. Maşlahah Mursalah 

Yaitu jenis maşlahah yang tidak didukung ataupun disangkal oleh bukti 

tekstual. 20 Kategori ketiga ini adalah maşlahah yang masih memerlukan 

pertimbangan lebih lanjut. Oleh sebab itu, unsur maşlahah yang terkandung dalam 

kategori ketiga diperiksa lebih lanjut dari segi kekuatannya. Pertama, Maşlahah al- 

Mula’im, yakni maşlahah yang sesuai dengan -maksud- syara’ 21 , namun tidak 

didasarkan pada nas tertentu melainkan pada sejumlah nas yang tidak terbatas, 

fenomena social, dan kecenderungan-kecenderungan lainnya sejauh tidak 

bertentangan dengan nash tertentu. Sebab kalua hanya didasarkan kepada nas 

tertentu maka sudah masuk pada pembahasan qiyas. Kedua, Maşlahah al-Gharibah, 

yaitu maşlahah yang tidak sesuai atau bertentangan dengan ketentuan dan maksud 

syara’.22 Maslahah seperti ini adalah maşlahah yang batil dan perlu di hilangkan. 

Hal ini dimaksudkan untuk menegaskan bahwa nilai keabsahan maşlahah sebagai 

 

 

 
 

18 al-Ghazali, Al-Mustaşfa …, 275 
19 al-Ghazali, Al-Mustaşfa …, 275 
20 al-Ghazali, Al-Mustaşfa …, 275 
21 al-Ghazali, Al-Mustaşfa …, 282 
22 al-Ghazali, Al-Mustaşfa …, 282 



Saiful Badri 

56 

 

 

 

dalil hukum ditentukan oleh sesuai atau tidaknya dengan nilai-nilai yang terkandung 

dalam nas (al-Qur’an dan al-hadith) 

Dipandang dari segi cakupannya, Al-Ghazali memerinci menjadi dua. Yaitu : 

a. Maşlahah al-Ammah, yaitu maşlahah yang secara nyata demi kepentingan 

oranag banyak (umum). 

b. Maşlahah al-Khassah, yaitu maşlahah yang menyangkut kepentingan 

seseorang atau kelompok tertentu. 23 

Al-Ghazali membagi maslalah dari segi kekuatannya menjadi tiga, yaitu : 

a. Darûrât (elementer), yaitu terjaganya lima prinsip sebagaimana diuraikan 

diatas. Hal ini dicakup dalam tingkatan darûrât dan merupakan maşlahah yang 

paling kuat. 24 

b. Hâjât (komplementer), yakni derajat kedua, merupakan maşalih dan munâsabât 

yang tidak esensial (fundamental) dalam sendirinya tetapi diperlukan untuk 

merealisasikan maşalih pada umumnya. 25 

c. Tahsînât atau tazyînât (suplementer), yaitu jenis yang ketiga yang tidak 

termasuk ke dalam kedua derajat yang disebutkan di atas, tetapi hanya ada untuk 

memperbagus keadaan-keadaan (tahsîniyyât). 26 

Selanjutnya, penggunaan maşlahah sebagai hujjah hukum menurut Al-Ghazali 

dilihat dari bentuk maslahahnya. ia melegalkan maşlahah mu’tabarah dan menolak 

maşlahah mulghah. Pengguanaan maşlahah mu’tabarah dengan nas yang menjadi dalil 

maka masuk dalam kategori qiyas. 27 Berbeda lagi dengan maşlahah mursalah yang masih 

diberikan ruang pembahasan didalamnya dalam menjadi metode penentuan hukum. Untuk 

menjadi hujjah mansiri, maşlahah mursalah harus memenuhi beberapa persyaratan. al- 

Ghazali memberikan pernyataan bahwa : 

 28  كلية قطعية ضرورة   أنها  أوصاف ثلاثة  باعتبار  اعتبارها  وانقدح معين  أصل على  القياس  بطريق  مأخوذة غير  مصلحة مثال  فهذا

Artinya : “Inilah contoh maslahat yang tidak diambil lewat metode qiyas terhadap dalil 

tertentu. Maslahat ini dapat dibenarkan dengan mempertimbangkan tiga sifat, 

 

 

 

23 Al-Ghazali, Al-Mustaşfa …, 254. 
24 al-Ghazali, Al-Mustaşfa …, 276. 
25 al-Ghazali, Al-Mustaşfa …, 276 
26 al-Ghazali, Al-Mustaşfa …, 276 
27 al-Ghazali, Al-Mustaşfa …, 173. 
28 al-Ghazali, Al-Mustaşfa …, 277. 



Relevansi Maşlahah Al-Ghazali terhadap Konteks Fikih di Indonesia 

57 

 

 

 

yakni maslahat itu statusnya darurat (bersifat primer), qat’iyat (bersifat pasti), 

dan kulliyat (bersifat umum)” 

Dengan melihat klasifikasi ini, maşlahah mursalah yakni maşlahah-maşlahah yang 

tidak didukung atau di gugurkan oleh bukti tekstual akan diterima sebagai sumber 

penetapan hukum apabila memenuhi beberapa syarat : 

a. Darûrah (emergensi, kemestian), 

b. Qat’iyyah (pasti) 

c. Kulliyyah (universal) 

Selain itu, maşlahah mursalah harus mula’imah atau sejalan dengan tindakan 

syara’/ hukum Islam. 

 

Penerapan Fikih di Indonesia 

Dalam penggunaan secara praktis dan umum, fikih diberi pengertian yang sama 

dengan syariat, syara’, dan hukum Islam.29 Ketiga istilah tersebut dapat ditukarkan dalam 

konteks kalimat sesuai subtansi pembahasannya walaupun sebenarnya ketiganya 

mempunyai makna yang berbeda. Menurut ulama fikih, fikih adalah sebuah ilmu dalam 

mengetahui hokum-hukum syariat yang berupa amaliyyah yang didapatkan dari dalil- 

dalilnya yang terperinci. Sedangkan menurut ulama uşul fiqh adalah mengetahui hukum- 

hukum syariat dengan jalan Ijtihad.30 

Fikih dapat didefinisaikan menjadi dua. 31 Ada pengertian secara luas dan ada 

pengertian secara khusus. Pengertian secara luas meliputi semua dimensi ajaran Islam 

termasuk akidah, syari’ah, dan akhlak (pemahaman mendalam tentang pengetahuan 

Agama). Hal ini ditunjukkan dengan karya Imam Abu Hanifa yang berjudul “Fiqh al- 

Akbar” yang isinya mencakup dimensi-dimensi tersebut. Sedangkan secara spesifik berarti 

disiplin ilmu tentang hukum Islam (syari’ah) dengan metodologi nalar (ra’yu/ijtihad). 

Penerapan fikih di Indonesia memiliki ciri khas dan karakteristik tersendiri. 

Beberapa pakar belakangan ini menyebutnya dengan “Fikih Nusantara”, sebuah wacana 

yang masih hangat diperbincangkan. Menurut Noor Harisuddin, Fikih Nusantara adalah : 

 

 

 

 

29 Zaini Rahman, Fiqh Nusantara, … 38 
30 Muhammad bin Alawy al-Maliky, Al-Qawaidu al-Asasiyyatu fii Uşuuli al-Fiqhi, (t.tp: hai’ah Aş-Şafwah, tt), 

10. 
31 M. Noor Harisudin, FIKIH NUSANTARA: Metodologi dan Kontribusinya Pada Penguatan NKRI dan 

Pembangunan Sistem Hukum di Indonesia, 8. 



Saiful Badri 

58 

 

 

 

“Fikih Nusantara adalah fikih yang hidup ditengah-tengah masyarakat Indonesia. 

Fikih Nusantara merupakan fikih yang berkembang di Indonesia dengan karakternya 

yang khas sesuai dengan adat istiadat keindonesiaan.”32 

Fikih ini adalah apa yang pada saat itu direduksikan dengan fikih Indonesia. Ide ini 

sudah pernah dikumandangkan pada tahun 1940-an oleh Hasbi as-Shidiqi. Sehingga fikih 

Nusantara dapat digemakan sebagai kelanjutan dari fikih Indonesia.33 

Penerapan fikih di Indonesia merupakan hasil akulturasi antara pokok-pokok Islam 

dan kearifan lokal bangsa Indonesai. Akulturasi ini melahirkan aplikasi fikih yang memiliki 

corak berbeda dari keumuman fikih di negara asalnya, yakni Arab. 34 Kemampuan 

berinteraksi dengan kultur seperti ini disebut sifat adaptabitas dari Islam. apabila kita mau 

menalar lebih jauh, kasus ini bukanlah memutar balikkan sifat universalitas Islam atau 

merusak Islam yang berdifat rahmatan lil ‘alamin. Berbeda Bukan menjadikannya semakin 

sempit. Justru sebaliknya, kemampuan Islam dalam berakulturasi dengan budaya - 

sepanjang tidak bertentangan- dan sifat Islam yang mampu masuk dalam beragam konteks 

regional menunjukkan sisi universalitas dan sifat rahmatan lil ‘alamin dari Islam itu 

sendiri.35 

Noor Harisudin merumuskan metodologi dan formulasi dari Fikih Nusantara, yang 

dalam kajian ini adalah aplikasi fikih di Indonesia, yaitu : 

a. Metodologi yang digunakan: 

1) Metode Maṣlahah (mu’tabarah dan mursalah). 

2) Metode ‘urf. 

3) Metode Sadd adh-dhari’ah. 

4) Metode Taḥqiqul Manâṭ.36 

b. Formulasi : 

a) Diluar ibadah mahḍah37 

b) Memperkuat Bangsa (NKRI & Pancasila) 

c) Relevan dengan Perubahan 

d) Tidak hanya satu madzhab. 

e) Dialogis.38 

 

32 M. Noor Harisudin, FIKIH NUSANTARA …, 23. 
33 M. Noor Harisudin, FIKIH NUSANTARA …, 22. 
34 M. Noor Harisudin, FIKIH NUSANTARA …, 22. 
35 M. Noor Harisudin, FIKIH NUSANTARA …, 20, 25. 
36 Lihat Noor Harisudin, FIKIH NUSANTARA …, 28-62. 
37 M. Noor Harisudin, FIKIH NUSANTARA …, 70. 
38 Lihat M. Noor Harisudin, FIKIH NUSANTARA: …, 76-93. 



Relevansi Maşlahah Al-Ghazali terhadap Konteks Fikih di Indonesia 

59 

 

 

 

Relevansi Maşlahah Al-Ghazali terhadap Penerapan Fikih di Indonesia 

Konsep maşlahah al-Ghazali sebagai tujuan dari Syariat Allah yang dihubungkan 

dengan hifz al-kulliyyah al-khamsah, merupakan pengembangan yang signifikan. Teori 

maşlahahnya merukunkan antara dua pendekatan intelektual (rasionalis dan subjektivis) 

dalam pemikiran Islam ke arah pengetahuan moral. Walaupun lebih condong kepada 

pendekatan subjektivis. 

Posisi objektivisme rasionalis, yang dipelopori oleh madzhab Mu’tazilah 

menyatakan bahwa perbuatan manusia secara tak terpisahkan adalah baik atau buruk, dan 

manusia mampu mengetahui baik dan buruknya tanpa mengandalkan bantuan wahyu. 

Intinya, penilaian itu bisa mereka capai cukup dengan akal. 39 Mazhab Mu’tazilah 

mengatakan bahwa ketentuan hukum bisa dikatakan benar dan legitimate jika 

menghadirkan suatu manfaat atau melarang sesuatu yang membahayakan. Konsep teologi 

mereka adalah “keadilan Tuhan”, kemerdekaan manusia berkehendak dan menetukan baik 

buruk.40 

Madzhab satunya dikemukakan oleh kalangan Asy’ari, ditandai dengan 

subjektivisme teistik atau disebut “kekuasaan Tuhan”.41 Mazhab ini memiliki pemikiran 

bahwa akal tidak sanggup mencapai pengetahuan moral secara mandiri (independen) tanpa 

bantuan wahyu. Pengikut mazhab ini menyatakan bahwa sesuatu itu baik buruknya dilihat 

dari sebuah perintah atau larangan Tuhan.42 Dan dari situ, sebuah hukum bisa dianggap 

benar jika ditarik dari hukum yang berupa wahyu Tuhan. 

Titik temu dengan Indonesia adalah pada warga muslimnya yang mayoritas adalah 

Sunni. Diwakili oleh dua organisasi terbesar, yaitu NU dan Muhammadiyah yang keduanya 

secara ideologis sering kali dimasukkan dalam satu kelompok Sunni (Ahlus Sunnah wal 

Jama’ah) yang dalam sejarahnya bertikai cukup keras dengan kelompok Syi’i (Syi’ah).43 

Terutama NU (Nahdlatul Ulama’) yang bermadzhab Syafi’iyah Asy’ariyyah, yang 

merupakan organisasi terbesar. Dengan adanya kecocokan antara basic konsep maşlahah 

al-Ghazali dengan konteks masyarakat Islam Indonesia baik secara ideologi dan haluan 

 

 

39 Qaḍi al-Quḍah ‘Abd al-Jabbar ibn Ahmad, Syarh al-Usûl al-Khamsah (Kairo, Maktabah Wahbah, 1996), . 

147. 
40 Lihat Zaini Rahman, Fiqh Nusantara, …, 161-162. 
41 Zaini Rahman, Fiqh Nusantara, …, 161. Lihat juga al-Shahrastani, kitab al-milal wa al-Nihal (Kairo: Dar al- 

manar, 1950), 52. 
42 al-Asy’ari, Kitab al-Luma’, (Beirut: al-Maktabah al-Kâtûlîkiyyah, 1952), 71; al-Shahrastani, Kitab al-milal 

wa al-Nihal…, 42. 
43 Muhammad Shodik, FIkih Indonesia; Dialektika Sosial, Politik, Hukum, dan Keadilan (Yokyakarta: Suka 

Press, 2014), 163. 



Saiful Badri 

60 

 

 

 

fikih, menjadikan penerapannya nyaris tanpa kontradiksi dan secara nyata merealisasikan 

Islam yang rahmatan lil ‘alamin. 

Sepanjang sejarah, dua pemikiran ini berjalan beriringan. Meskipun mazhab 

subjektivisme menjadi pandangan umum Islam Sunni, salah satu faktor yang membantu 

kelangsungan dan pengaruhnya terhadap Islam classik/ortodok adalah keserasiannya 

dengan kalangan rasionalis dalam lapangan teori hukum. Ajaran hukum Islam dari kedua 

madzhab membuat prosedur-prosedur penalaran yang fungsinya sebagai berikut: 

a. Untuk mengontrol penggunaan nalar yang tak terbatas dalam bidang hukum agama. 

b. Untuk membuat proses menggalian hukum tanpa kesewenang-wenangan. 

c. Agar hukum itu lebih objektif. 

Tiga poin diatas menjadi cukup penting karena metodologi maşlahah “rawan” 

digunakan untuk melegalkan hukum. Digunakan oleh pihak-pihak tentu sebagai dalil 

penetapan hukum tanpa mengindahkan batasan-batasan dan kaidah yang baku (bi ghairi 

hududin wa la dlawabit) sehingga mengakibatkan kesalahan dalam menetapkan hukum 

Islam dan menimbulkan keresahan pada masyarakat.44 

Al-Ghazali membangun konsepsi maşlahah sebagai sebuah metode istinbât/ijtihâd 

yang memiliki fungsi untuk memperluas hukum wahyu kepada kasus-kasus baru yang tidak 

ditunjukkan oleh sumber-sumber suci. Dan juga dapat berfungsi merubah hukum yang 

mapan ketika dipandang sudah tidak layak. Walaupun demikian, konsep maşlahah al- 

Ghazali masih terbilang sederhana, doktriner-normatif, karena masih ketat berada dalam 

ranah nas. Namun, dalam konteks penerapan fikih di Indonesia sangat relevan karena tidak 

kaku dan tidak juga longgar sehingga menusia tidak dengan liar mengimajinasikan 

maslahat dalam otaknya (liberal). 

Hal ini tergambarkan dari fatwa MUI tentang maşlahah, sebagai acuan maşlahah 

yang difatwakan di Indonesia. Yaitu : 

“Pertama, maslahah/kemaslahatan menurut hukum Islam adalah tercapainya tujuan 

syari’at (maqashid al-Syariah) yang diwujudkan dalam bentuk terpeliharanya lima 

kebutuhan primer (al-dharuriyat al-Khams), yaitu agama, akal, jiwa, harta, dan 

keturunan. Kedua, maslahah yang dibenarkan oleh syariat adalah maslahat yang 

tidak bertentangan dengan nash. Oleh karena itu, maslahah tidak boleh 

bertentangan dengan nash. Ketiga, yang berhak menentukan maslahat tidaknya 

 

 

 

44 M. Noor Harisudin, FIKIH NUSANTARA: …, 30. 



Relevansi Maşlahah Al-Ghazali terhadap Konteks Fikih di Indonesia 

61 

 

 

 

sesuatu menurut syara’ adalah lembaga yang mempunyai kompetensi di bidang 

syari’ah dan dilakukan melalui ijtihad jama’i.”45 

 

Dari uraian tersebut tampak jelas MUI mengadopsi maşlahah model al-Ghazali. 

Dengan membatasi “tidak bertentangan dengan nash” menjadikan ijtihad tetap sesuai 

tuntunan syara’, yaitu bersandarkan sumber hukum Islam primer (al-Qur’an dan Al- 

sunnah) bukan akal. Sehingga hal demikian dikatakan oleh al-Ghazali dengan : 

 46  .بالرأي   الشرع  وضع  مجرى يجري

Artinya : “memberlakukan sebagaimana menyandarkan syari’at pada nalar 

(pendapat)” 

 

Kesimpulan 

Menurut al-Ghazali, maşlahah adalah memelihara tujuan Syariat (maqâsid al- 

Syarî`ah), yang mencakup lima perkara, yaitu : agama, kehidupan, akal, keturunan, dan 

harta. Pengguanaan maşlahah mu’tabarah (Yang didukung oleh nas) sebagai dalil hokum 

masuk dalam kategori qiyas. Maşlahah mulghah (Yang berlawanan oleh nas) tidak bisa 

dijadikan dalil. Sedangkan maşlahah mursalah dapat dijadikan dalil dengan syarat : 

Darûrah (emergensi, kemestian), Qat’iyyah (pasti), dan Kulliyyah (universal). Selain itu 

maşlahah mursalah harus mula’imah atau sejalan dengan tindakan syara’/ hukum Islam. 

Fikih di Indonesia adalah fikih yang berkembang dan hidup di Indonesia. 

Penerapannya memiliki karakteristik yang khas, karena merupakan hasil akulturasi teks- 

teks suci dengan kearifan budaya lokal. Hal ini disebabkan oleh sifat adaptabilitas Islam. 

Metodologi yang diterapkan salah satunya adalah metode maşlahah. 

Konsep al-Ghazali memiliki basic yang cocok dengan konteks mayoritas muslimin 

Indonesia yang merhaluan Sunni. Keduanya memiliki persamaan dalam teologi madzhab 

Sunni (ahlus Sunnah wal Jama’ah). Selanjutnya maşlahah al-Ghazali memberikan konsep 

yang rasionalis dan subjektivis, sederhana namun dapat membentengi dari pihak-pihak 

yang secara liar menjadikan maslahah sebagai dalil penetapan hukum yang mandiri. Dari 

keselarasan ini menjadikan penerapan fikih, terutama metodologi maşlahah di Indonesia 

menemukan relevansinya dan nyaris tanpa kontradiksi sehingga benar-benar 

menampakkan Islam yang rahmatan lil ‘alamin. 

 

 

45 Majlis Ulama Indonesia, Himpunan Fatwa MUI sejak Tahun 1975, 490. 
46 al-Ghazali, Al-Mustaşfa,, . 277. 



Saiful Badri 

62 

 

 

 

Saran 

Kebanyakan tradisi-tradisi bangsa Indonesia dalam praktek keagamaan dan budi 

luhur mulai digerogoti oleh sebagian golongan. Tuduhan-tuduhan banyak dilontarkan 

dengan dalil bid’ah dan kufurat. Para praktisi dan da’i sayogyanya (disarankan) dapat 

menangkisnya dengan penguatan metodologi Fikih Nusantara. Masyarakat Perlu mengerti 

tentang peran metodologi ini atas amaliyah-amaliyah bangsa Indonesia, baik yang masih 

belum tau (Kholiyu al-Dihni) atau pun yang menentang/keras kepala (‘inad) atau “angas” 

-jawa-. 

Di Indonesia mulai muncul golongan yang kaku dalam menalar paradigma hukum 

Islam, penganut faham normatifitas yang menolak adaptabilitas antara agama dan 

realitas. Sedangkan kita sebagai golongan moderat (ahlus Sunnah wal jama’ah) yang 

mengedapankan akhlakul karimah dan asas rahmatan lil ‘alamin . Dengan menggalakkan 

kajian, Penelitian, dan aplikasi hukum dengan tema ini, Para Peneliti sepatutnya 

menunjukkan pada dunia tentang keluasan Islam, damainya Islam, dan indahnya Islam 

sebagaimana asas-asas karakter Islam yang ditanam oleh Walisongo. 

Liarnya akal fikiran manusia diakomodir oleh kalangan liberalisme, setidaknya 

merupakan ciri-ciri mereka yang menggunakan ra’yu secara mandiri bahkan berlebihan 

dalam penentuan hukum. Senada dengan haluan mu’tazilah dizaman lampau. Hal ini dapat 

merusak pokok-pokok/prinsip hukum Islam perspektif ahlus Sunnah wal jama’ah. 

Termasuk melegalakan maşlahah yang didasarkan hanya pada nalar manusia. Dengan 

konsep maşlahah al-Ghazali kita dapat menekan faham liberalisme yang mirip faham 

mu’tazilah dan menjaga teologi ahlus Sunnah wal jama’ah. 

 

Daftar Pustaka 

Abdul Wahhab Khallaf. 2008. Ilmu Uşuli al-Fiqhi. Beirut: Dar al-kotob Al-Ilmiyah. 

Al-Asy’ari. 1952. Kitab al-Luma’. Beirut: al-Maktabah al-Kâtûlîkiyyah. 

Al-Ghazali, Abu Hamid. 1971. Al-Mustaşfa Min Ilmi al-Uşuli . Mesir. Syirkah at-Tabaah 

Al-Fannaniyyah al-muttahidah. 

Al-Maliky, Muhammad bin Alawy. Tt. Al-Qawaidu al-Asasiyyatu fii Uşuuli al-Fiqhi. 

t.tp: hai’ah Aş-Şafwah. 

Al-Shahrastani. 2006. Kitab al-milal wa al-Nihal Beirut: Dâr Al-Kutub Al-`Ilmiyyah 

Anwar, Zainil. 2015. Pemikiran Ushul Fikih Al-Ghazâlî Tentang Al-Maslahah Al- 

Mursalah. Fitrah. Vol. 01 No. 1 Januari-Juni 



Relevansi Maşlahah Al-Ghazali terhadap Konteks Fikih di Indonesia 

63 

 

 

 

Arikunto, Suharsimi. 1998. Prosedur Penelitian: Suatu Pendekatan Praktik. Jakarta: 

Rineka Cipta. 

Dewan Redaksi. 2008. Ensiclopedia Islam. vol.3. Jakarta: ikhtiar baru wan houve. 

Harisudin, M. Noor. 2018. FIKIH NUSANTARA: Metodologi dan Kontribusinya Pada 

Penguatan NKRI dan Pembangunan Sistem Hukum di Indonesia. 

Majlis Ulama Indonesia. Himpunan Fatwa MUI sejak Tahun 1975. 

Martono, Nanang. 2010. Metode Penelitian Kuantitatif Analisis Isi dan Analisis Data 

Sekunder. Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

Moleong, Lexy J.. 2014. Metodologi Penelitian Kualitatif Edisi Revisi. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 

Muhadjir, Noeng. 1991. Metode Penelitian Kualitatif. Yogyakarta: Raka Serasin. 

Qaḍi al-Quḍah, ‘Abd al-Jabbar ibn Ahmad. 1996. Syarh al-Usûl al-Khamsah. Kairo. 

Maktabah Wahbah 

Rahman, Zaini. 2016. Fiqh Nusantara dan Sistem Hukum Nasional Perspektif 

Kemaslahatan kebangsaan. Yogyakarta: Pustaka pelajar. 

Shodik, Muhammad. 2014. FIkih Indonesia; Dialektika Sosial, Politik, Hukum, dan 

Keadilan. Yokyakarta: Suka Pres. 

Singarimbun, Masri dkk.. 1982. Metode Penelitian Survei Jakarta: LP3S. 

Surachmad, Winarno. 1990. Pengantar Penelitian Ilmiah: Dasar. Metode dan Teknik. 

Bandung: Tarsito Rimbun. 

Syarifuddin, Amir. 1999. Ushul Fiqh. Jakarta: Logos Wacana Ilmu. 


	Pendahuluan
	Pendekatan Penelitian
	Sumber data penelitian
	Teknik pengumpulan data
	Penerapan Fikih di Indonesia
	Relevansi Maşlahah Al-Ghazali terhadap Penerapan Fikih di Indonesia
	Kesimpulan
	Saran
	Daftar Pustaka

