DOI:—https://doi.org/https://doi.org/10.35719/ijil.v5i1.1944

é Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2,2022: 18-41
S AN ISSN: P-3089-5839, E-2615-7543
Jil

Cultural Dynamics: Pangadad’in the Bhakalan and
Nyeddék Kabhin Process in Madura "Urf
Perspective

Ludfi
Sekolah Tinggi Agama Islam Al Mujtama Pamekasan
email: ludfidhofir99@stai-almujtama.ac.id

Article history:Received: September 03, 2020, Revised: November 13, 2022; Accepted December
01: Published: December 30, 2022

Abstract:
This research explores weddings in Madura, especially the
unique role of Pangadd’ in the bhikalan (engaged) and nyeddek
kabhin (spokesperson) processes. This research explores Islamic
law and social institutions in Madura with an integrated
phenomenological approach to everyday life. Data was collected
through observation, interviews and document analysis using
Spradley's four activity flow model, providing an in-depth
understanding of the culture and values of Madurese society
regarding marriage. This research succeeded in revealing the
role of Pangadi’ not only involved in conventional stages, but
also in special steps such as nyareh ngen-angen, masang ngen-
angen, nyalabhdr, nyareh dhinah bhigus, mentah and dispute
resolution. His involvement was influenced by local traditions
and wisdom, creating a Madurese wedding identity. In the 'urf
perspective, these traditions are categorized as ‘urf ‘amali and
"urf sahih, indicating harmony with Islamic values. This research
visualizes the harmony between local traditions and Islamic
values in the context of Madurese weddings, depicting
harmonious integration.
Keywords:

Spokesperson; Engaged; marriage proposal; ‘Urf

@ ® @ |© 2022. The author (s). IJIL is licensed under a Creative Commons
2RSS Attribution- Share Alike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0)



mailto:ludfidhofir99@stai-almujtama.ac.id

Ludfi
Abstrak:
Penelitian ini menelusuri pernikahan di Madura, khususnya
peran unik Pangadd’ dalam proses bhdkalan (tunangan) dan
nyeddék kabhin (lamaran nikah). Penelitian ini menggali hukum
Islam dan pranata sosial di Madura dengan pendekatan
fenomenologis terintegrasi ke kehidupan sehari-hari. Data
dikumpulkan melalui observasi, wawancara, dan analisis
dokumen menggunakan model empat alur kegiatan Spradley,
memberikan pemahaman mendalam tentang budaya dan nilai-
nilai masyarakat Madura terkait pernikahan. Penelitian ini
berhasil mengungkap peran Pangadd’ tidak hanya terlibat dalam
tahapan konvensional, melainkan juga dalam langkah-langkah
khusus seperti nyareh ngen-angen, masang ngen-angen, nyalabhdr,
nyareh dhinah bhdgus, mentah, dan penyelesaian perselisihan.
Keterlibatannya dipengaruhi oleh tradisi dan kearifan lokal,
menciptakan identitas pernikahan Madura. Dalam perspektif
‘urf, tradisi ini dikategorikan sebagai ‘urf ‘amali dan 'urf sahih,
menunjukkan keselarasan dengan nilai Islam. Penelitian ini
memvisualisasikan keselarasan antara tradisi lokal dan nilai

Islam dalam konteks pernikahan Madura, menggambarkan
integrasi yang harmonis.
Kata Kunci:
Pangadi’; Bhikalan, Nyeddek Kabhin, ‘Urf

Introduction

Indonesia, sebagai negara ribuan pulau, memancarkan
keberagaman budaya lokal yang turun temurun, dijaga oleh
masyarakat yang menghargai “lokalitas” dan “tradisionalitas”.
Perbedaan ini bukan hanya mencerminkan kekayaan kebudayaan,
tetapi juga hasil dari sejarah yang memperkaya warisan nasional.
Setiap daerah diberikan kebebasan mutlak oleh Negara untuk
merawat dan menghidupkan tradisi, menghadapinya dengan
semangat untuk melindungi keelokan budaya dari gebrakan zaman.
Keunikan tradisi di setiap pelosok menjadi khazanah sosial,
memberikan warna dan identitas khas. Dalam pandangan akademis,
perbedaan ini bukan sekadar cerminan lokalitas, melainkan juga
cerminan sejarah yang memperkaya identitas nasional. Pemerintah
memahami urgensi pelestarian tradisi sebagai bagian integral dari

2 Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2,2022:18-41



Cultural Dynamics: Pangadd’ in the Bhdkalan and Nyeddeék Kabhin Process in Madura "Urf Perspective

keberagaman dan kekayaan budaya Indonesia yang patut dijaga dari
arus peradaban modern (Pasal 32 Ayat (1) Perubahan ke-IV UUD).

Penelitian ini menggali kekayaan varian interpretasi terhadap
agama, adat istiadat, dan budaya di seluruh daerah, menciptakan
pesona unik yang membedakan setiap sudut Indonesia. Fokusnya
pada budaya Madura, khususnya praktik Pangadd’ dalam bhikalan dan
nyeddek kabhin, membawa ke dalam panggung keberagaman dengan
kearifan lokal sebagai warisan nenek moyang. Madura, sebagai etnis
yang memikat di Indonesia, memberikan sumbangan kultural khas
(Wahyudi dkk. 2015:30). Namun, keberagamannya masih terpatri dalam
stigma dan stereotip. Penelitian ini mengupas esensi keberagaman
dengan fokus pada peran Pangadi’ sebagai perwujudan warisan
kultural, menggambarkan ketegangan antara tradisi dan persepsi
modern.

Untuk menghindari penafsiran yang bervariasi terhadap judul
penelitian ini, perlu penjelasan operasional istilah-istilah. Pertama,
pangadi’ adalah juru bicara dalam ikatan tunangan atau pernikahan,
khususnya dari pihak yang memiliki niat tertentu. Kedua, bhikalan
adalah ikatan tunangan dengan persetujuan kedua belah pihak
keluarga calon mempelai. Ketiga, nyeddék kabhin adalah permohonan
persetujuan calon mempelai laki-laki kepada keluarga calon mempelai
perempuan melalui Pangadd’, dengan tawaran penentuan bulan dan
tanggal pernikahan sebagai simbol kesiapan. Keempat, perspektif ‘urf
adalah sudut pandang yang menjadi piranti dalam menetapkan
hukum syariah, didasarkan pada kebiasaan masyarakat yang
termanifestasi dalam perkataan dan perbuatan konsisten secara
berkelanjutan. Penjelasan ini dirinci untuk memastikan pemahaman
yang seragam terkait konsep-konsep kunci dalam penelitian.

Pangadi’ dalam budaya Madura adalah gelar untuk individu
mahir dalam retorika kiasan, terutama dalam proses bhikalan dan
nyeddék kabhin. Secara harfiah, berasal dari di’-add’, artinya paling
depan (Mohtar 2016:4). Dalam konteks ini, Pangadd’ diartikan sebagai
orang yang berada di garis terdepan, bertindak sebagai juru bicara
dalam membentuk hubungan, baik dalam ikatan tunangan maupun
pernikahan. Seorang Pangadi’ dalam budaya Madura biasanya
merupakan keluarga dekat, tetangga, atau tokoh masyarakat yang
dianggap paham mengenai keluarga calon mempelai perempuan.
Dalam konteks bhikalan, Pangadi’ mendapat mandat dari keluarga

3
Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2, 2022: 18-41



Ludfi

caIfZ)n mempelai laki-laki untuk menyampaikan niat tunangan kepada
keluarga calon mempelai perempuan. Proses bhdkalan diartikan
sebagai tahap tunangan yang melibatkan Pangadi’, bertujuan untuk
mengikat hubungan cinta dan kasih sebelum melangkah ke jenjang
pernikahan. Tradisi pernikahan di Madura dimulai dengan bhikalan
(tunangan), berlangsung selama 1-5 tahun atau lebih. Meskipun
berkepanjangan, bhdkalan tidak menjamin akhirnya pada pernikahan.
Istilah bhdkalan berasal dari "bhikal" yang artinya “akan",
mencerminkan ketidakpastian (Mohtar 2016:28). Dalam praktiknya, ada
yang sukses sampai pelaminan (bhikalan tolos) dan yang gagal
(bhdkalan burung), menggambarkan dinamika tradisional yang
kompleks.

Sedangkan nyeddék kabhin dalam konteks tradisi Madura,
merupakan kelanjutan dari bhdkalan dan dianggap sebagai proposal
nikah. Proses ini dimulai oleh keluarga calon mempelai laki-laki yang
mencari hari baik (nyare dhina bhigus) dengan bimbingan seorang Kiai.
Setelah menetapkan hari baik, keluarga mempelai laki-laki
menggunakan Pangadd’ untuk membawa tawaran bulan dan tanggal
pernikahan, dilengkapi dengan hantaran pisang susu sebagai simbol
keinginan untuk mempercepat pernikahan. Nyeddék kabhin juga
dikenal sebagai nyeddek temmo di beberapa daerah,(Kurniawan 2019)
sederhananya bertujuan mempercepat waktu pernikahan oleh pihak
calon mempelai laki-laki.

Penggunaan jasa Pangadd’ dalam bhidkalan dan nyeddék kabhin
mencerminkan fenomena sosial menarik di Madura. Kisah menarik
datang dari keluarga A dan S, di mana anak perempuan H, yang
tumbuh dalam budaya Jawa, menjalin asmara dengan MR dari
keluarga K dan M yang mewakili budaya Madura. Meskipun H dan
ibunya memiliki pemahaman terbatas tentang bahasa Madura,
keluarga laki-laki tetap menggunakan Pangadi’. Dalam proses
peminangan, kekentalan budaya Madura terlihat dari retorika kiasan
Pangadi’, seperti pernyataan, “Ponapa sapeh ajunan ampon baddh se
moghel? Manabhi ghi’ sobung, nyo’onah edhih abdhi dhdlem kasokan
moghelleh (Apakah sapi kepunyaan kalian sudah ada yang mengikat?
Jika belum, izinkan saya menjadi pemberi tali yang mengikatnya).”
Pertanyaan yang dianggap “merendahkan” dari Pangadd’, yang
menyamakan calon mempelai perempuan dengan seekor sapi,
memicu reaksi sangat negatif dari Ibu S, orang tua mempelai
perempuan. Anak perempuan tersebut sangat dihargai, merupakan

4 Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2,2022:18-41



Cultural Dynamics: Pangadd’ in the Bhdkalan and Nyeddeék Kabhin Process in Madura "Urf Perspective

anak kesayangan, berakhlak baik, dan berpendidikan tinggi.
Kesalahpahaman ini membuat Ibu S merasa terusik dan kecewa.
Meskipun calon mempelai H dan MR saling mencintai, kurangnya
pemahaman lintas budaya menciptakan situasi yang menyakitkan.
Padahal, dalam perspektif masyarakat Madura, menyamakan
perempuan dengan sapi bukanlah merendahkan, melainkan simbol
keberhargaan dan kekayaan yang dihormati tinggi. Kesalahan dalam
pemahaman ini memicu penolakan lamaran bhdkalan, mengubah
situasi sepele menjadi permasalahan besar (Ghaffar 2023).

Beranjak dari catatan Kketerlibatan Pangadi’ dalam proses
bhikalan, maka selanjutnya akan diungkap catatan Kketerlibatan
Pangadd’ dalam proses nyeddek kabhin di Madura. Dalam praktiknya,
keterlibatan Pangadi’ berperan menyampaikan kesiapan keluarga
calon mempelai laki-laki untuk menikah. Mereka membawa tawaran
bulan dan tanggal pernikahan untuk meminta persetujuan. Jika
diterima, Pangadi’ menentukan besaran mahar dengan keluarga calon
mempelai perempuan. Setelah kesepakatan tercapai, kabhinan dapat
dilangsungkan sesuai dengan tanggal yang disepakati. Potret
keterlibatan Pangadd’ dalam bhikalan dan nyeddek kabhin di Madura
terlihat sebagai penyambung lidah dan perekat hubungan. Namun,
potensi keterlibatan yang lebih dalam perlu diteliti secara mendalam
untuk memahami realitas sosial masyarakat secara komprehensif.
Fenomena ini menarik untuk diuji lebih lanjut, terutama melihatnya
dari perspektif hukum Islam dan ‘urf. Pendekatan ini penting karena
Islam mengakomodasi kebiasaan dan budaya masyarakat, selama
sejalan dengan nilai-nilai Islam, sesuai prinsip L& L4 siladie (adat
dapat dijadikan hukum) (Ibrahim 2019:90).

Menghindari plagiasi menjadi krusial dalam penelitian ini,
dengan melakukan penelusuran karya ilmiah terdahulu. Dalam telaah
pustaka: pertama, peneliti menemukan penelitian Suhaimi tahun 2014
tentang “Praktik Khithbah di Madura Perspektif Hukum Islam dan Hukum
Adat.” Penelitian tersebut mengeksplorasi variasi praktik khithbah di
Madura, dengan fokus pada interaksi antara hukum Islam dan hukum
adat. Suhaimi menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan
metode observasi, wawancara, dan dokumentasi. Temuan penelitian
tersebut membedakan tiga varian praktik khithbah di Madura:
didominasi hukum adat, lebih mengedepankan hukum Islam, dan
harmonisasi antara keduanya.(Suhaimi 2015) Kebaruan penelitian yang

5
Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2, 2022: 18-41



Ludfi

dilj;llkukan oleh peneliti ini mengeksplorasi dinamika kultural melalui
peran Pangadd’ dalam proses bhikalan dan nyeddék kabhin di Madura
dengan mempertimbangkan perspektif ‘urf. Fokusnya berada pada
peran dan Kketerlibatan Pangadd’, serta bagaimana tradisi ini
berkembang dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Madura.
Penelitian ini membuka perspektif baru terhadap aspek kultural
Madura, memberikan kontribusi pada pemahaman tentang proses
bhikalan dan nyeddek kabhin, serta memberikan wawasan terhadap
nilai-nilai "‘urf dalam konteks tersebut.

Kedua, penelitian “Strategi Komunikasi dalam Proses Bhikalan Etnik
Madura di Daerah Tapal Kuda” oleh Ahmad Haryono (2017)
mengungkapkan bahwa warga Madura di Tapal Kuda menggunakan
model bahasa énggi-énten (E-E) atau énggi-bhunten (E-B) sebagai simbol
kesopanan, sementara bahasa énjd-iyah (E-1) mencerminkan keakraban
yang terbatas. Pangadd’, sebagai maestro komunikasi, menerapkan
gaya retorika kiasan dengan menyampaikan pesan tersembunyi
melalui bahasa ibarat yang merujuk pada dunia hewan dan
tumbuhan. Penelitian ini memberikan sorotan baru pada kekayaan
komunikatif dalam budaya bhakalan Madura (Haryono 2017).
Penelitian terdahulu fokus meneliti strategi komunikasi dalam
bhakalan di Tapal Kuda dengan metode etnografi-komunikasi dan
fokus pada bahasa. Sedangkan penelitian ini lebih menekankan
dinamika kultural melalui peran Pangadi’ di Madura dengan
perspektif ‘urf, mengeksplorasi nilai-nilai budaya dalam bhdkalan dan
nyeddék kabhin. Keduanya memberikan wawasan yang berbeda dan
saling melengkapi, mendalam pada aspek komunikatif dan kultural
bhikalan di Madura.

Ketiga, penelitian “Tradisi Nyare Dhina dalam Penentuan Hari
Pernikahan Perspektif Hukum Islam di Desa Larangan Badung” oleh
Sirojuddin & Asyari (2014) menggambarkan peran penting tradisi
nyare dhina dalam perencanaan pernikahan masyarakat Larangan
Badung Pamekasan. Tradisi ini menjadi langkah awal signifikan, di
mana akad nikah dan walimah dilakukan bersamaan, sebagai sarana
mendapatkan petunjuk dari Kiai. Masyarakat menerapkan tradisi
nyare dhina untuk menggelar pernikahan pada hari yang dianggap
baik, dengan harapan memperoleh keberkahan, keharmonisan
keluarga, dan keturunan yang sesuai dengan ajaran agama Islam
(Sirojuddin dan Asyari 2014:20-40). Penelitian terdahulu lebih menyoroti
tradisi nyare dhina dalam perencanaan pernikahan di Larangan

6 Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2,2022:18-41



Cultural Dynamics: Pangadd’ in the Bhdkalan and Nyeddeék Kabhin Process in Madura "Urf Perspective

Badung Pamekasan. Sedangkan penelitian ini lebih menyoroti peran
Pangadd’ dalam bhdkalan dan nyeddek kabhin di Madura dengan
mempertimbangkan nilai-nilai ‘urf. Dengan demikian, kedua
penelitian ini memberikan Kkontribusi yang berbeda dalam
pemahaman tentang tradisi pernikahan di wilayah-wilayah tertentu,
melengkapi wawasan tentang aspek-aspek kultural dan hukum Islam
yang terlibat dalam proses pernikahan di Indonesia.

Berdasarkan review terhadap beberapa penelitian sebelumnya,
tampak adanya persamaan dan perbedaan mendasar dalam
mengungkap tradisi pernikahan di Madura. Penelitian ini hadir
sebagai pelengkap dengan eksplorasi terhadap aspek-aspek yang
belum terjamah dalam kajian sebelumnya. Oleh karena itu, penelitian
ini memiliki fokus untuk mengetahui, mendeskripsikan, dan
menganalisis peran Pangadd’ dalam proses bhikalan dan nyeddek kabhin
di Madura. Analisis dilakukan dengan merujuk pada ketentuan ‘urf
dalam ilmu usiil figh, menciptakan dimensi penelitian yang unik dan
memberikan sumbangan berharga pada pemahaman tradisi
pernikahan Madura.

Methods

Penelitian ini berada dalam ranah penelitian hukum Islam dan
pranata sosial, mengeksplorasi perilaku masyarakat Madura dalam
konstruksi tradisi penggunaan jasa Pangadi’ pada proses bhikalan dan
nyeddek kabhin sebagai realitas sosial sebagai fokus penelitian.
Pendekatan fenomenologis dipilih, (Ms 2006:167) mengakar dalam
kehidupan sehari-hari masyarakat Madura. Paradigma berpikir
fenomenologis menitikberatkan pada pengalaman subjektif manusia
dan interpretasi masyarakat, memberikan dimensi mendalam
terhadap realitas sosial yang diteliti (Moleong 2017:6).

Sebagai penelitian lapangan, kehadiran peneliti bukanlah
sekadar opsi, melainkan suatu kewajiban esensial. Peran peneliti
sebagai instrumen utama dalam pengumpulan data sesuai tujuan
penelitian. Dengan keterlibatan langsung di lapangan, peneliti
memiliki kesempatan unik untuk meresapi dan memahami secara
mendalam permasalahan yang menjadi fokus penelitian (Sugiyono
2013:222). Tindakan ini, bukan hanya metode terbaik, melainkan
mungkin satu-satunya cara efektif untuk memahami realitas
kehidupan sosial. Dengan menyelami lingkungan sosial secara

7
Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2, 2022: 18-41



Ludfi

lar{lgsung, peneliti dapat membangun pemahaman yang lebih
mendalam terhadap dinamika, nilai-nilai, dan interaksi dalam konteks
penelitian (Moleong 2017:166).

Data diperoleh melalui observasi cermat, wawancara berkesan,
dan jejak dokumentasi sejarah. Analisis data mengikuti model
Spradley dengan empat langkah: analisis domain, taksonomi,
komponensial, dan tema budaya (Sugiyono 2013:256-64). Pada tahap
analisis domain, data dikumpulkan secara mendetail untuk
memahami dinamika kultural penggunaan jasa Pangadi’ dalam
bhidkalan dan nyeddék kabhin di Madura. Data relevan disusun
terstruktur dan disortir sesuai kebutuhan.

Setelah gambaran umum terbentuk, panduan wawancara
diperinci untuk mengonfirmasi kesimpulan awal. Pada analisis
taksonomi, penelitian difokuskan pada pengamatan mendalam
terhadap data yang diklasifikasikan, dengan tujuan mendapatkan
gambaran rinci. Jika ada kekurangan data, pengumpulan data
tambahan dilakukan. Analisis komponensial memfokuskan pada
mencari perbedaan khusus di antara setiap komponen, dengan
orientasi pada identifikasi perbedaan yang kontras dari data observasi,
wawancara, dan dokumentasi yang dipilih secara selektif. Dengan
teknik triangulasi, dimensi spesifik dan berbeda pada setiap elemen
dapat diidentifikasi mendalam. Analisis tema budaya bertujuan
mengungkap tema atau pola utama yang melintasi berbagai aspek,
membentuk pemahaman komprehensif tentang realitas sosial atau
objek penelitian menjadi lebih terang.

8 Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2,2022:18-41



Cultural Dynamics: Pangadd’ in the Bhdkalan and Nyeddeék Kabhin Process in Madura "Urf Perspective

Result and Discussion
1. Bentuk keterlibatan Pangadi’ dalam Proses Bhikalan dan
Nyeddeék Kabhin di Madura

Sebelum bhdkalan, pangadi’ mencari informasi calon
perempuan atau nyareh ngen-angen melalui jaringan keluarga dan
tetangga, lalu melaporkan status lajang, bibit, bebet, dan bobot-nya
kepada peminta jasa (Arifin 2023). Pangadi’ juga memberi sinyal
kepada keluarga perempuan atau masang ngen-angen untuk
mengetahui apakah permintaan diterima/ditolak. Sebaliknya,
keluarga perempuan juga melibatkan jasa pangadi’ terutama dalam
hal nyareh ngen-angen mengenai calon laki-laki yang akan melamar
untuk tatus lajang, bibit, bebet, dan bobot-nya (S. Rahman 2023).

Setelah persiapan dianggap cukup, keluarga pihak
perempuan yang akan dilamar mengundang seorang pangadi’
beserta keluarga dari pihak laki-laki untuk datang ke rumah
mereka. Prosedur ini, disebut entar nyalabhdr, menjadi bentuk
keterlibatan pangadd’. Tujuan dari acara nyalabhdr adalah
memperkenalkan calon mempelai laki-laki kepada keluarga calon
mempelai perempuan, dan sebaliknya, memperkenalkan calon
perempuan kepada keluarga calon mempelai laki-laki. Pada
nyalabhdr, selain membicarakan silsilah keluarga dan kehidupan
sehari-hari, terdapat momen Kkhusus. Jika calon mempelai belum
saling mengenal, perempuan yang akan dilamar menyajikan
minuman dan kue-kue, sementara keluarganya memperkenalkan
diri. Acara ini menjadi panggung di mana calon mempelai
berusaha tampil maksimal dengan pakaian terbaik, kata-kata
lembut, dan sikap sopan. Selain itu, orang tua dari kedua belah
pihak juga saling bertukar informasi mengenai pengalaman
mengaji, sekolah, dan aktivitas sehari-hari (Jakfar 2023).

Setelah nyalabhdr, pangadi’ turut terlibat dalam acara mentah,
tahap permohonan peresmian tunangan. Pertanyaan mengenai
waktu acara mentah diajukan oleh pangadi’ pada saat nyalabhdr.
Sebagai contoh, Pangadi’ menanyakan kecocokan dan kesiapan
calon mempelai perempuan dan laki-laki, serta menanyakan
kepada orang tua perempuan yang akan dilamar tentang kesiapan
waktu untuk acara mentah. Keputusan ini sepenuhnya diserahkan
kepada orang tua dari pihak laki-laki yang akan melamar. Pada
acara mentah, keluarga laki-laki yang akan melamar, didampingi

9
Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2, 2022: 18-41



Ludfi

10

oleh pangada’, berkunjung ke rumah calon perempuan dengan
keluarga dan tetangga, sekitar 5-10 orang. Mereka membawa
seserahan berupa roti, kue, dan set pakaian lengkap untuk calon
mempelai perempuan, termasuk cincin bhdkalan sebagai tanda
peresmian tunangan. Makanan yang dibawa, seperti topa’ (ketupat)
dan leppet (makanan ketan berbalut daun kelapa), dianggap sebagai
simbol ikatan tali hubungan bhikalan yang diharapkan berlanjut ke
pernikahan. Seserahan juga menjadi sinyal bahwa keluarga laki-
laki berharap mendapat balasan kunjungan dari keluarga
perempuan. Sere dan penang ngodeh ditambahkan sebagai simbol
keseriusan keluarga laki-laki dalam proses mentah (Kutnan 2023).

Jika keluarga pihak laki-laki dan perempuan sudah saling
kenal sebelumnya, peran pangadi’ dalam bhikalan lebih terbatas
dan fleksibel, fokus langsung pada acara mentah sesuah nyareh
dhinah bhigus (memilih hari yang dianggap baik). Artinya, proses
nyareh ngen-angen, masang ngen-angen, dan nyalabhdr oleh pangadi’
terjadi saat kedua belah pihak belum saling mengenal (T. Rahman
2023). Pada acara mentah, menjadi paggung bagi seorang pangadd’,
baik dari keluarga laki-laki yang akan melamar maupun dari
keluarga perempuan yang akan dilamar, keduanya menghiasi
acara dengan tembhing parsemmon (retorika kiasan). Pangadd’ dari
keluarga laki-laki menyampaikan maksud untuk meng-khithbah
atau mentah, dan dijawab langsung oleh pangadi’ dari keluarga
perempuan yang menerima lamaran tersebut. Ini menandai resmi
abhdkalan, diakhiri dengan do'a bersama yang dipimpin oleh
seorang Kiai setempat yang diundang oleh keluarga perempuan
yang dilamar (Syafi’i 2023).

Pada saat abhdkalan (resmi bertunangan), peran pangadi’
adalah sebagai panengga (penengah/hakam/juru damai) dalam
menyelesaikan perselisihan baik dari kedua remaja yang
bertunangan maupun dari pihak keluarga (Juhri 2023). Contoh
konkrit melibatkan keluarga MR, S, IS, dan HM, di mana masalah
terkait tradisi metrae dan nyalene kalambih hampir memutuskan
hubungan bhdkalan antara IS dan HM. HM hanya mengirim uang
dari Surabaya sebagai pengganti "petra” dan dana untuk baju
lebaran tunangannya. Ini menimbulkan ketegangan di keluarga IS
karena dianggap melanggar adat Madura yang seharusnya
diserahkan langsung oleh orang tua HM melalui kunjungan calon
bhisan ke rumah IS. Pangadd’ Juhri berhasil meredam konflik

Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2,2022:18-41



Cultural Dynamics: Pangadd’ in the Bhdkalan and Nyeddeék Kabhin Process in Madura "Urf Perspective

dengan menjelaskan dan meminta maaf atas tindakan anak HM
yang tidak memahami adat Madura, menghasilkan penyelesaian
damai dalam komunitas mereka (Wahyudi 2023).

Pasca abhdkalan merujuk pada tahapan bhdkalan yang
dianggap sudah mencukupi dan menuju ke tahap hubungan yang
lebih serius. Dalam konteks ini, keterlibatan seorang pangadd’ pada
tahap ini dikenal sebagai nyeddék kabhin. Pada tahap ini, peran
pangadi’ terbatas pada menyampaikan kesiapan keluarga calon
mempelai laki-laki untuk menikah kepada keluarga calon
mempelai perempuan. Ini dilakukan dengan membawa tawaran
bulan dan tanggal pelaksanaan pernikahan untuk meminta
persetujuan nikah. Jika tawaran tersebut diterima, pangadi’
kemudian menanyakan besaran mahar pernikahan yang diminta
calon mempelai perempuan. Setelah besaran nilai mahar
disepakati, proses kabhinan dapat dilangsungkan sesuai dengan
tanggal yang telah disepakati bersama (Suli 2023).

Proses nyeddék kabhin merupakan tahapan pasca abhikalan,
sehingga istilah ini terkait erat dengan proses abhikalan
sebelumnya. Dalam konteks ini, keterlibatan seorang pangadad’
sebelum nyeddeék kabhin di Madura disebut nyareh dhinah bhigus. Jika
calon suami sudah siap secara lahir dan batin untuk menikah,
keluarga biasanya mengutus pangadd’ untuk nyareh dhinah bhigus.
Tujuannya adalah menentukan waktu pernikahan dengan
petunjuk dari Kiai atau tokoh agama setempat. Orang Madura
umumnya menyelenggarakan hajatan nikah pada bulan-bulan
Syawal, sementara mereka menghindari menikah pada bulan-
bulan tertentu seperti bulan takepe’ (zulqa’dah), Sorah (Muharram),
pasah (Ramadhan), dan molod (Rabiul Awwal) (Luthfi 2023). Proses
nyareh dhinah bhigus ini pangadi’ sowan ke Kiai atau orang yang
dianggap memiliki keahlian (orang pintar) dalam urusan
parembhun (primbon). Kiai ini memberikan legitimasi terhadap
keyakinan masyarakat mengenai hari atau waktu yang dianggap
baik atau buruk untuk melangsungkan hajatan atau tasyakkuran,
termasuk tasyakkuran pernikahan (Shodiqin 2023).

Dalam praktiknya, Pangadi’ membawa tawaran bulan dan
tanggal pelaksanaan pernikahan kepada keluarga calon mempelai
perempuan dengan maksud untuk nyeddek kabhin atau meminta
persetujuan nikah. Seorang pangadi’ berusaha meyakinkan

11
Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2, 2022: 18-41



Ludfi

2.

12

keluarga perempuan yang akan dilamar bahwa calon mempelai
laki-laki sudah siap lahir dan batin untuk berkeluarga. Kegiatan

nyeddek kabhin biasanya dilakukan oleh pangadi’ sekitar 3-4 bulan
sebelum waktu dhinah bhagus ditentukan.(F. Rahman 2023) Pada
saat nyeddék kabhin juga dibahas penentuan mahar, sehingga
nantinya seorang pangadi’ sepulang dari nyeddék kabhin
menyampaikan besaran mahar yang diminta calon mempelai
perempuan dan keluarganya yang harus dipenuhi oleh calon
mempelai laki-laki” (Ghazali 2023). Pada tahapan pasca nyeddek
kabhin, pangada’ terlibat aktif dalam memberikan kontribusi tenaga
dan pikiran terkait persiapan walimah al-‘urs atau dalam bahasa
lokal disebut hajatan parloh kabhinan. Keluarga pihak laki-laki yang
akan menikah umumnya menunjuk pangadi’ sebagai pattean parloh
(panitia hajatan pernikahan). Formasi pattean parloh biasanya

dibentuk sebulan sebelum hari H pelaksanaan parloh kabhinan
(Sulaiman 2023).

Faktor-faktor yang Mempengaruhi Keterlibatan Pangadi’ dalam
Proses Bhikalan dan Nyeddék Kabhin di Madura

Dalam tradisi apapun, termasuk partisipasi pangadi’ dalam
proses bhikalan dan nyeddek kabhin di Madura, interaksi tersebut tak
terlepas dari dinamika kehidupan masyarakat di sekitarnya.
Artinya, tradisi hadir sebagai hasil peran aktif masyarakat itu
sendiri. Keduanya, saling terkait dan berdampak satu sama lain
secara berkelanjutan. Kelangsungan dan perkembangan suatu
tradisi sangat tergantung pada apakah masyarakat pemiliknya
masih menganggapnya relevan dan bermanfaat dalam kehidupan
mereka. Sebaliknya, suatu tradisi akan menghilang dengan
sendirinya jika masyarakat yang meneruskannya merasa tidak lagi
penting, tidak perlu, dan tidak memberikan manfaat yang berarti.

Pelestarian keterlibatan pangadi’ dalam proses bhdkalan dan
nyeddék kabhin di Madura dipengaruhi oleh dua faktor utama, yakni
tradisi dan tengka Madhurih. Sebagian besar masyarakat setempat
meyakini bahwa keterlibatan seorang pangadd’ didasari oleh tradisi
yang telah berlangsung secara turun temurun. Orang yang dipilih
sebagai pangadi’ dianggap mahir dalam berkomunikasi,
memahami aturan adat Madura, dan memiliki kemampuan
nembhang parsemmon dalam bahasa Madura (K. Honaini 2023).

Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2,2022:18-41



Cultural Dynamics: Pangadd’ in the Bhdkalan and Nyeddeék Kabhin Process in Madura "Urf Perspective

Kebiasaan ini sudah berlangsung lama dan terwariskan
secara alamiah dari generasi ke generasi sebagai bentuk
penghormatan kepada para leluhur yang sudah mendahului (K.
Mukammal 2023). Munculnya tradisi ini tidak dapat dipastikan
secara eksak kapan dan oleh siapa pertama kali dimulai. Meskipun
demikian, tradisi ini tetap dilestarikan oleh berbagai kalangan
masyarakat, termasuk mereka yang memiliki tingkat mobilitas
ekonomi kelas menengah ke atas maupun menengah ke bawah (K.
Jamil 2023). Faktor yang paling dominan adalah faktor tradisi. Jadi,
jika ada salah satu masyarakat di sini yang mempunyai hajatan
bhakalan dan kabhin, bisa dipastikan melibatkan pangadi” sebagai
penyambung lidah dari Sahib al-hajah” (K. Rusli 2023).

Di samping tradisi, pelestarian tradisi keterlibatan pangadi’
dalam bhdkalan dan nyeddék kabhin di Madura dipengaruhi oleh
faktor tengka Madhurdh, memberikan nuansa tradisional. Tidak
melibatkan pangadi’ dianggap tidak sesuai dengan adat Madura,
menunjukkan pentingnya peran pangadi’ dalam menjaga
kewibawaan tuan rumah, mematuhi nilai-nilai adat setempat (K.
Mahmud 2023). Tradisi ini dipertahankan karena dianggap tidak
pantas bagi tuan rumah bhdkalan untuk turun tangan langsung
pada tahapan nyeddék kabhin, seperti nyareh ngen-angen, masang
ngen-angen dan sebagainya. Kehadiran pangadi’ menjaga
kewibawaan Sahib al-hajah dan sesuai dengan ajaran Islam, asalkan
tidak melibatkan kegiatan yang dilarang oleh agama.

3. Tinjauan ‘Urf tentang Keterlibatan Pangadd’ dalam Proses
Bhdkalan dan Nyeddék Kabhin di Madura
Dinamika kultural dalam tradisi keterlibatan pangadd” dalam
bhdkalan dan nyeddeék kabhin di Madura merupakan warisan dari
leluhur, diwariskan melalui generasi tanpa pengetahuan pasti
tentang awal mula tradisi ini. Dalam konsep "urf, sesuatu dianggap
sebagai ‘urf jika telah menjadi tradisi yang dikenal dan dilakukan
berulang-ulang oleh sebagian besar atau seluruh masyarakat
(Djazuli 2018:88; Khallaf 1997:149). Pada domain ini tradisi tersebut
dapat dikategorikan sebagai 'urf, karena dilakukan secara
berulang-ulang dari generasi ke generasi hingga saat penelitian ini
dilakukan, dan tetap dipertahankan oleh mayoritas masyarakat di
Madura. Jika hanya dilakukan sesekali, maka tidak akan masuk

13
Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2, 2022: 18-41



Ludfi

14

dalam kategori ‘urf. Bentuk keterlibatan pangadi’ dalam tradisi
tersebut dengan sendirinya menjadi sebuah fenomena dinamika
kultural yang dialami oleh masing-masing individu dalam
komunitas masyarakat di Madura adalah aspek objektif, bersifat
faktual-empiris. Di bagian inilah yang oleh Alfred Schutz (w. 1959
M) disebut sebagai dunia intersubjektif yang berangkat dari
pengalaman sehari-hari (Sobur 2014:64).

Kondisi ini merupakan sesuatu yang lumrah dalam
kehidupan sosial, karena setiap individu hadir dalam arus
kesadaran yang diperoleh dari proses refleksi atas pengalaman
sehari-hari. Dengan mengasumsikan adanya kenyataan orang lain
yang diperantarai oleh cara berpikir dan merasa, refleksi lalu
diteruskan kepada orang lain melalui hubungan sosialnya terlepas
siapa yang memulai pertama kali (Campbell 1999:235).

Dalam konteks faktor yang memengaruhi keterlibatan
pangadi’ dalam proses bhikalan dan nyeddek kabhin di Madura,
perspektif Alfred Schutz membahas pembentukan makna terhadap
pengalaman sehari-hari dalam komunitas sosial (Sobur 2014:64).
Hal ini mencakup deskripsi struktural, di mana subjek
mengeksplorasi dan memberi makna pada pengalaman mereka
terkait tradisi tersebut. Deskripsi ini melibatkan aliran emosi,
penilaian, perasaan, harapan, dan respons subjektif lainnya, yang
merupakan hasil interaksi dengan pengalaman sebelumnya
(Hasbiansyah 2008). Proses pembentukan makna dimulai dari
penginderaan yang berkembang dari waktu ke waktu,
menghasilkan makna dan respons individu serta kolektif terkait
dengan fenomena dinamika kultural tradisi tersebut.

Fenomena ini, menurut ilmuwan sosial Peter L. Berger dan
Thomas Luckmann, dapat diartikan sebagai proses tiga momen
dialektis: internalisasi, eksternalisasi, dan objektivasi (Berger dan
Luckmann 2012:41). Mereka menggambarkan individu dan
masyarakat seperti sisi mata uang yang tak terpisahkan, saling
mempengaruhi dan membentuk satu sama lain. Masyarakat
menjadi objektif ketika berinteraksi dengan individu, sedangkan
individu bersifat subjektif karena terlibat dalam kehidupan
masyarakat, tergantung pada penilaian masyarakat terhadapnya.

Dalam kerangka Klasifikasi ‘urf dalam usiil al-figh, terdapat
kategori-kategori yang terkait dengan keterlibatan pangadi” dalam

Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2,2022:18-41



Cultural Dynamics: Pangadd’ in the Bhdkalan and Nyeddeék Kabhin Process in Madura "Urf Perspective

proses bhikalan dan nyeddek kabhin di Madura. Kategori-kategori

tersebut mencakup:

a. Objek Tradisi

Jika dilihat dari segi objeknya, tradisi tersebut dapat

dikategorikan sebagai ‘urf ‘amali atau ‘urf fi’li. Kategorisasi ini
merujuk pada kebiasaan yang bersifat perbuatan atau praktik
dalam konteks tradisi tersebut (Syarifuddin 2014:413-15).
Alasan termasuk dalam kategori ‘urf ‘amali adalah karena
keterlibatan pangada’ dilakukan dan dilestarikan secara sadar
tanpa adanya unsur paksaan.

b. Ruang Lingkup Penggunaan Tradisi

Jika dilihat dari ruang lingkup penggunaannya, tradisi
keterlibatan pangadi’ dapat diklasifikasikan sebagai “urf khas,
sebuah praktik yang telah mengakar dalam masyarakat dan
kawasan-kawasan tertentu (Syarifuddin 2014:416). Alasannya
karena tradisi ini hanya terjadi pada masyarakat dalam wilayah
Madura (Bangkalan, Sampang, Pamekasan dan Sumenep).
Artinya, tidak seluruh daerah dan masyarakat yang ada di
Indonesia melakukan tradisi ini.

c. Keabsahan Tradisi (Penilaian Baik dan Buruk)

Jika dilihat dari dari segi keabsahannya (penilaian baik
dan buruk), tradisi keterlibatan pangadi’ masuk pada
kategori‘urf sahth (Syarifuddin 2014:416). Alasannya karena
bentuk-bentuk keterlibatan pangadi’ serta faktor yang
mempengaruhinya selaras dengan nilai-nilai mendasar yang
terkandung dalam al-Quran dan hadis tanpa adanya konflik
atau ketidaksesuaian, sebagaimana peneliti jelaskan secara rinci
di bawah ini:

15
Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2, 2022: 18-41



Ludfi

16

1) Dilihat dari bentuknya keterlibatan pangada’

Sebagaimana dalam temuan penelitian dalam proses
bhdkalan, ada tahapan-tahapan Kkegiatan sebagai bentuk
keterlibatan pangadd’, seperti nyareh ngen-angen, masang ngen-
angen, nyalabhdr, nyareh dhinah bhigus, dan mentah. Kesemuanya
itu dilakukan sebelum terjadinya tunangan (bhikalan). Pada
domain nyareh ngen-angen yang dilakukan oleh pangadi’ di
Madura merupakan tindakan yang dibenarkan dalam ajaran
agama Islam, sebab tujuan utama dari kegiatan nyareh ngen-
angen ini adalah ingin memastikan bahwa calon perempuan
yang akan dilamar berstatus lajang (tidak ada yang memiliki
atau tidak terikat hubungan dengan orang lain), sebagaimana
dalam hadis Nabi dijelaskan bahwa:

Temuan penelitian menunjukkan bahwa dalam proses
bhakalan, pangada' terlibat dalam tahapan-tahapan kegiatan
seperti nyareh ngen-angen, masang ngen-angen, nyalabhdr, nyareh
dhinah bhigus, dan mentah. Dalam domain nyareh ngen-angen,
yang dilakukan oleh pangadd” di Madura, tindakan ini sesuai
dengan ajaran agama Islam. Tujuan utama dari kegiatan ini
adalah memastikan bahwa calon perempuan yang akan dilamar
berstatus lajang, sejalan dengan penjelasan dalam hadis Nabi.

(URR' L S 11 A R R VR VI B

JERT R

A U I R R E N

apul

TA T RV FURE PR RVVE (D [N VYT LR

It BA NV R PR T
(

wore a0 Jhh PR
i ey oy ) D 0

v

SRS (R TR Py

4

Tujuan lainnya dari kegiatan nyareh ngen-angen yang
dilakukan oleh pangadi’ dalam proses bhikalan di Madura
adalah mecari informasi terkait degan bibit, bebet, dan bobot
perempuan yang akan dilamar. Kegiatan tersebut dalam ajaran
Islam merupakan tindakan yang sifatnya manusiawi (naluri
kemanusiaan) namun bukan sesuatu yang dilarang,
sebagaimana dalam hadis Nabi dijelaskan bahwa:

Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2,2022:18-41



Cultural Dynamics: Pangadd’ in the Bhdkalan and Nyeddeék Kabhin Process in Madura "Urf Perspective

[ A g,
TRV NI

> I8 &
Lo 48007
AV TR TERN R YUV RN I TS

VR U R R VTRTS

17

Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2,2022: 18-41



Ludfi

WL P ol 1L DU Gy #9000y old o)
b L9 ) L L i

(al-Asqalani tt:111) (g ) LMJ'
Hadis di atas menegaskan pentingnya faktor agama
dalam memilih pasangan hidup, melebihi harta, keturunan, dan
kecantikan. Konsep kafa’ah dalam Islam memprioritaskan
keserasian dalam perkawinan. Pemilihan pasangan melibatkan
pertimbangan matang terkait harta, keturunan, kecantikan,
agama, dan faktor lainnya, untuk mencegah ketidakseimbangan
dalam kehidupan berumah tangga. Psikologisnya, pasangan
sesuai dengan preferensi individu mendukung pencapaian
kebahagiaan keluarga. Nasarudin Latif dan Abdurrahman
Ghazali menekankan perlunya pertimbangan matang dalam
mencari jodoh sebagai bagian penting keberhasilan
perkawinan. Kriteria seperti sikap hidup, akhlak, dan nilai
agama dianggap lebih relevan daripada keturunan, pekerjaan,
atau kekayaan (Ghazaly 2006:97; Latif2001:19).

Pada tahapan masang ngen-angen, nyalabhdr, dan mentah,
aspek etika meminang yang dianjurkan dalam Islam
ditekankan. Misalnya, masang ngen-angen bertujuan memastikan
tidak adanya pemaksaan dalam bhikalan, memberikan sinyal
pendahuluan kepada keluarga perempuan untuk mengetahui
apakah lamaran akan diterima. Aktivitas ini mendapatkan
legitimasi langsung dari QS. al-Baqgarah (2): 235. Sedangkan
pada tahapan nyalabhdr dan mentah, terjadi pertemuan dua
keluarga calon bhisan dengan penyerahan hantaran sebagai
tanda keseriusan. Ini juga dapat dianggap sebagai momen
silaturrahmi dan ajang perkenalan antara kedua keluarga.

Ajaran Islam mendorong kegiatan ini, mengingat
pentingnya menjaga silaturrahmi, seperti yang ditekankan
dalam berbagai ayat al-Quran, antara lain QS. an-Nisa’ (4): 1, QS.
Muhammad (47): 22-23, dan QS. al-Hujurat (49): 10. Dalam tafsir
al-Mishbah dijelaskan bahwa QS. an-Nisa’ (4): 1 mengajak
manusia menjalin hubungan kasih sayang tanpa memandang
perbedaan, karena berasal dari satu keturunan Adam (Shihab
2000:318). QS. Muhammad (47): 22-23 menegaskan hubungan

antar manusia yang berlandaskan kemanusiaan dari satu
18 Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2,2022:18-41



Cultural Retyticrifns Hdi e AR "HAWE {ShiHAl "Roo0:47duy §y Pagectr

19
Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2, 2022: 18-41



Ludfi

20

Hujurat (49): 10 menunjukkan persaudaraan Islam berdasarkan
iman dan seketurunan, tanpa memutuskan hubungan
berdasarkan faktor seperti sebangsa, secita-cita, sebahasa,
senasib, dan sepenanggungan (Shihab 2000:596-601).

Pada domain, kegiatan mnyareh dhinah bhigus yang
mendapat legitimasi para Kiai setempat membawa nuansa
tradisi dan penghormatan kepada leluhur, serta mencari berkah
dari para Kiai yang dihormati sebagai tokoh berilmu dan
bijaksana. Dalam budaya Madura, posisi Kiai dianggap mulia
dan sering dimintai nasehat dalam berbagai aspek kehidupan
(Kosim 2015:149-60) termasuk dalam proses bhikalan.

Selanjutnya, peran penting dan mulia seorang pangadai’

dalam tahapan bhikalan adalah sebagai panengga (juru damai)

untuk menyelesaikan perselisihan. Dalam konteks ini,
kebijaksanaan, ketenangan pikiran, dan kesabaran sangat
diperlukan. Ajaran Islam menekankan musyawarah dan
penyelesaian masalah melalui dialog (QS. Al-Imran 3:159),
termasuk dalam penanganan perselisihan antara calon
mempelai laki-laki dan perempuan dalam proses bhikalan di
Madura.

Dalam hemat peneliti, tahapan-tahapan kegiatan yang
melibatkan pangadi’ dalam proses nyeddek kabhin di Madura
dinilai sesuai dengan ajaran Islam, dan oleh karena itu, peneliti
meyakini bahwa Kketerlibatan pangadi’ dalam proses bhakalan
dan nyeddek kabhin masuk dalam kategori ‘urf sahih. Lebih jauh,
tradisi yang dapat diterima oleh Islam adalah yang sejalan
dengan nilai-nilai Al-Qur'an dan hadis, sementara yang
bertentangan dianggap sebagai tradisi yang fisid.

Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2,2022:18-41



Cultural Dynamics: Pangadd’ in the Bhdkalan and Nyeddeék Kabhin Process in Madura "Urf Perspective

2) Dilihat dari faktor-faktor pelestarian tradisi keterlibatan
pangadad’

Dalam dimensi kehidupan manusia terdapat banyak
kebiasaan atau tradisi yang diturunkan sebagai warisan para
leluhur dalam waktu yang panjang dari generasi ke generasi
dan terus dilestarikan hingga kini serta menjadi bagian yang
penting serta menjadi identitas bagi suatu masyarakat,
termasuk di dalamnya tradisi keterlibatan Pangadi’ dalam
proses bhikalan dan nyeddek kabhin di Madura, namun sebuah
tradisi lokal akan menjadi hal yang rumit jika tidak seirama
dengan pemahaman agama formal (Islam).

Pada domain faktor tradisi, peneliti menilai itu merupakan
sesuatu yang wajar dari hubungan sosial masyarakat yang
komunal, terlebih pada masyarakat Madura yang menjunjung
tinggi nilai-nilai lokalitas dan tradisionalitas nenek moyang.
Peneliti menekankan bahwa dalam perspektif hukum Islam
(usul al-figh), suatu tradisi dapat diterima atau diakomodasi
selama tidak ada kecenderungan (‘illat) dari kegiatan-kegiatan
yang melibatkan unsur yang dilarang dalam agama Islam. Hal
ini sesuai dengan kaidah usil al-figh:

gy ds o b

Lhis

Artinya: “Hukum senantiasa bergerak seiring dengan keberadaan atau
ketiadaan "illat-nya”(Waid 2014:155).

Dengan menggunakan kaidah ini, dapat dipahami bahwa
“illat sebagai faktor penentu, menjadi landasan dinamika
hukum yang tak lekang oleh waktu, dapat ada dan sebaliknya,
memandu perputaran hukum dalam konteks tertentu. Karena
itu, dalam perspektif Islam tradisi dianggap sebagai realitas
sosial yang tidak dieliminasi melainkan diadopsi dan
diintegrasikan dalam kerangka hukum yang menghargai dan
menampungnya, asalkan tidak melanggar nilai-nilai dasar yang
terkandung dalam Al-Quran dan hadis. Dalam kaidah usil al-
figh yang lain dinyatakan:

AU [l Ut il
Artinya: “Adat kebiasaan dapat mendapatkan status hukum selama
tidak berkonflik dengan teks-teks (nas) yang terdapat dalam Al-Qur’an

21
Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2, 2022: 18-41



Ludfi
maupun hadis.” (Waid 2014:155).

22 Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2,2022:18-41



Cultural Dynamics: Pangadd’ in the Bhdkalan and Nyeddeék Kabhin Process in Madura "Urf Perspective

Selajutnya pada domain tengka Madhurih, fenomena ini
dapat diartikan sebagai proses tiga momen dialektis,
internalisasi, eksternalisasi, dan objektivasi sebagaimana
dikonsepkan oleh ilmuwan sosial Peter L. Berger dan Thomas
Luckmann (Berger dan Luckmann 2012:41). Proses ini
melibatkan kontribusi dari individu, kelompok, institusi, serta
faktor-faktor lingkungan yang saling mempengaruhi.
Masyarakat Madura memainkan peran krusial dalam
membentuk dan merespons tradisi lokal ini dengan melibatkan
pengalaman individu, nilai-nilai, dan interpretasi kolektif
terhadap makna serta signifikansi tradisi tersebut. Perilaku
sosial dan aspek keagamaan di masyarakat Madura tercermin
melalui pemahaman dan interpretasi bersama terhadap tradisi
yang mengakar dalam konteks budaya dan agama mereka.

Dalam realitas yang berkembang di Madura, sosok Kiai
memiliki peran sentral yang signifikan, tak hanya dalam ranah
keagamaan, melainkan juga mencakup berbagai aspek
kehidupan sehari-hari. Masyarakat Madura menempatkan Kiai
sebagai figur yang sangat dihormati, tercermin dalam ungkapan
populer “bhuppa’-bhibhu’-ghuru-ratoh” (ayah, ibu, guru,
pemerintah). Hierarki penghormatan ini menempatkan
kedudukan guru, khususnya Kiai, pada posisi penting, diikuti
oleh pemerintah (Kosim 2015:162). Dengan demikian,
masyarakat Madura memiliki standar referensial yang
mengatur ketaatan terhadap figur-figur utama secara
hierarkhis. Konstruksi normatif ini menjadi pengikat kuat
dalam kehidupan sosial-budaya Madura, dan pelanggarannya
dapat berujung pada sanksi sosial dan kultural (Hefni 2012:12-
20).

Keterlibatan Pangadd’ dalam proses bhikalan dan nyeddek
kabhin di Madura dapat diakomodir oleh Islam sebagai kegiatan
ma'riif (sesuai dengan prinsip-prinsip Islam) tanpa merusak
kemurnian ajaran. Dengan demikian, mengacu pada
pandangan Dahlan bahwa kegiatan ini dapat dianggap sebagai
bagian dari ‘urf sahih karena tidak mencemari kemurnian ajaran
Islam. Bahkan serangkain kegiatan di dalamnya mengandung
nilai-nilai yang islami (Dahlan 2014:211).

23
Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2, 2022: 18-41



Ludfi

Conclusion

Penelitian ini menyimpulkan bahwa keterlibatan pangadi’ dalam
proses bhikalan dan nyeddek kabhin di Madura memiliki karakteristik
unik, melibatkan tahapan seperti nyareh ngen-angen, masang ngen-
angen, nyalabhdr, dan nyareh dhinah bhigus. Pangadd’ juga berperan
sebagai penengah perselisihan dan membantu dalam persiapan
walimah al-"urs. Faktor utama yang mempengaruhi keterlibatan
pangadi’ adalah tradisi turun temurun dan penghormatan terhadap
tengka Madhurih. Dari perspektif hukum Islam, tradisi ini dapat
dikategorikan sebagai ‘urf ‘amali, ‘urf khdas, dan ‘urf sahih,
menunjukkan penerimaan dalam Islam. Kesimpulan akhir adalah
bahwa keterlibatan pangadd’ terakar dalam nilai-nilai lokal dan terus

dijaga oleh masyarakat Madura, mencerminkan harmoni antara tradisi
dan ajaran Islam.

Bibliography
Arifin, Syamsul. 2023. “Wawancara dengan Aparat Desa Ketawang

Laok Guluk-Guluk Sumenep.”

al-‘Asqalani, Ahmad ibn ‘All ibn Hajar. t.t. Fath al-Bari: Syarh Sahih al-
Bukhari. Beirut: al-Maktabah al-Islamiyah.

Berger, Peter L, dan Thomas Luckmann. 2012. Tafsir Sosial Atas
Kenyataan; Risalah Tentang Sosiologi Pengetahuan. Cet. XXVL
Jakarta: LP3ES.

Campbell, Tom. 1999. Tujuh Teori Sosial Sketsa, Penilaian, dan
Perbandingan. Cet. IV. Yogyakarta: Kanisius.

Dahlan, Abdul Rahman. 2014. Ushul Figh. Cet. I1I. Jakarta: Amzah.

Djazuli, A. 2018. [Imu Figh; Penggalian, Pengembangan, dan Penerapan
Hukum Islam. Prenada Media Group.

Ghaffar, Abdul. 2023. “Wawancara dengan Pangada’ di Desa Sana
Laok Waru Pamekasan.”

Ghazali, Moh. 2023. “Wawancara dengan Pangadd’ di Desa Kebun
Dadap Barat Saronggi Sumenep.”

Ghazaly, Abd. Rahman. 2006. Figh Munakahat. Cet. 11. Jakarta: Kencana.

24 Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2,2022:18-41



Cultural Dynamics: Pangadd’ in the Bhdkalan and Nyeddeék Kabhin Process in Madura "Urf Perspective
Haryono, Akhmad. 2017. “Strategi Komunikasi dalam Proses

Bhakalan Etnik Madura di Daerah Tapal Kuda.” LITERA:
Jurnal Penelitian Bahasa, Sastra dan Pengajarannya XVII(2):259-
78. doi: 10.21831/1tr.v17i3.18070.

Hasbiansyah, 0. 2008. “Pendekatan Fenomenologi: Pengantar Praktik
Penelitian dalam Ilmu Sosial dan Komunikasi.” Mediator: Jurnal
Komunikasi 1X(1):164-80. doi: 10.29313/mediator.v9i1.1146.

Hefni, Moh. 2012. “BHUPPA’-BHABHU’-GHURU-RATO (Studi
Konstruktivisme-Strukturalis tentang Hierarkhi Kepatuhan
dalam Budaya Masyarakat Madura).” KARSA: Jurnal Sosial dan
Budaya Keislaman 11(1):12-20. doi:
doi.org/10.19105/karsa.v11i1.144.

Ibrahim, Duski. 2019. Kaidah-Kaidah Fiqih. Palembang: CV. Amanah.

Jakfar, Abdul. 2023. “Wawancara dengan Pangada’ di Desa Karduluk
Pragaan Sumenep.”

Juhri, Moh. 2023. “Wawancara dengan Pangadd’ di Desa Ketawang
Laok Guluk-Guluk Sumenep.”

K. Honaini. 2023. “Wawancara dengan Tokoh Agama di Desa
Ketawang Laok Guluk-Guluk Sumenep.”

K.Jamil. 2023. “Wawancara dengan Tokoh Agama di Desa Sana Laok
Waru Pamekasan.”

K. Mahmud. 2023. “Wawancara dengan Tokoh Agama di Desa
Banyuajuh Kamal Bangkalan.”

K. Mukammal. 2023. “Wawancara dengan Tokoh Agama di Desa
Karduluk Pragaan Sumenep.”

K. Rusli. 2023. “Wawancara dengan Tokoh Agama di Desa Sana Laok
Waru Pamekasan.”

Khallaf, Abdul Wahhab. 1997. Ilmu Ushulul Figh. Cet. II. Gema Risalah
Press.

Kosim, Mohammad. 2015. “KYAI DAN BLATER (Elite Lokal dalam
Masyarakat Madura).” KARSA: Jurnal Sosial dan Budaya
Keislaman 12(2):149-60. doi: doi.org/10.19105/karsa.v12i2.139.

25
Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2, 2022: 18-41



Ludfi

Kurniawan, Yuda Adi. 2019. “Fenomena Nyeddek Temmo Dalam
Penentuan Mahar Pernikahan di Desa Kebun Dadap Barat
Kecamatan Saronggi Kabupaten Sumenep Dalam Perspektif
Hukum Islam.” Skripsi, IAIN Madura, Pamekasan.

Kutnan, Moh. 2023. “Wawancara dengan Pangada’ di Desa Ketawang
Laok Guluk-Guluk Sumenep.”

Latif, Nasarudin. 2001. [lmu Perkawinan: Problematika Seputar Keluarga
dan Rumah Tangga. Bandung: Pustaka Hidayah.

Luthfi, H. 2023. “Wawancara dengan Kepala Desa Banyuajuh Kamal
Bangkalan.”

Mohtar, Muhri. 2016. Kamus Madura-Indonesia Kontemporer. Cet. V1.
Yayasan Arraudah Bangkalan.

Moleong, Lexy J. 2017. Metodologi Penelitian Kualitatif. Cet. XXVII.
Bandung: Remaja Rosda Karya.

Ms, Agus Salim. 2006. Teori dan Paradigma: Penelitian Sosial.
Yogyakarta: Tiara Wacana.

Rahman, Fathor. 2023. “Wawancara dengan Kepala Desa Sana Laok
Waru Pamekasan.”

Rahman, Suaidi. 2023. “Wawancara dengan Sekdes Karduluk Pragaan
Sumenep.”

Rahman, Taufiqur. 2023. “Wawancara dengan Pangada’ di Desa
Taddan Camplong Sampang.”

Shihab, M. Quraish. 2000a. Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan
Keserasian al-Quran. Vol. 2. Jakarta: Lentera Hati.

Shihab, M. Quraish. 2000b. Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan
Keserasian al-Quran. Vol. 12. Jakarta: Lentera Hati.

Shodiqgin, Moh. 2023. “Wawancara dengan Pangadd’ di Desa
Banyuajuh Kamal Bangkalan.”

Sirojuddin, dan Mohammad Bashri Asyari. 2014. “Tradisi ‘Nyare
Dhina’ dalam Penentuan Hari Pernikahan Perspektif Hukum
Islam di Desa Larangan Badung.” AL-IHKAM: Jurnal Hukum &

Pranata Sosial 09(1):20-40. doi: 10.19105/al-lhkam.v9i1.357.

26 Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2,2022:18-41



Cultural Dynamics: Pangadd’ in the Bhdkalan and Nyeddeék Kabhin Process in Madura "Urf Perspective
Sobur, Alex. 2014. Filsafat Komunikasi. Bandung: PT Remaja
Rosdakarya.

Sugiyono. 2013. Metode penelitian kuantitatif kualitatif dan R&D. Cet.
XIX. Bandung: Alfabeta.

Suhaimi. 2015. “Praktik Khithbah Di Madura Perspektif Hukum Islam
Dan Hukum Adat.” AL-IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial
9(2):286. doi: 10.19105/ihkam.v9i2.473.

Sulaiman, Mohammad. 2023. “Wawancara dengan Pangada’ di Desa
Karduluk Pragaan Sumenep.”

Suli, Ahmad. 2023. “Wawancara dengan Pangada’ di Desa Sana Laok
Waru Pamekasan.”

Syafi'i, Achmad. 2023. “Wawancara dengan Pangada’ di Desa Taddan
Camplong Sampang.”

Syarifuddin, Amir. 2014. Amir Syarifuddin, Ushul Figih Jilid II. Cet. VIL
Jakarta: Kencana.

Wahyudi, Muhtar, Bani Eka Dartiningsih, Nikmah Suryandari, Dewi
Quraisyin, Farida Nurul Rakhmawati, Sri Wahyuningsih, dan

Tatag Handaka. 2015. Madura: Masyarakat, Budaya, Media, dan
Politik. disunting oleh Surokim. Bangkalan: Puskakom Publik
bekerjasama dengan Penerbit Elmatera.

Wahyudi, Wawan. 2023. “Wawancara dengan Aparat Desa Ketawang
Laok Guluk-Guluk Sumenep.”

Waid, Abdul. 2014. Kumpulan Kaidah Ushul Figh: Terlengkap dan Up to
Date. Cet. I. Yogyakarta: IRCiSoD.

27
Indonesian Journal of Islamic Law, Vol. 5 No. 2, 2022: 18-41



	Abstract:
	Keywords:
	Abstrak:
	Kata Kunci:
	Introduction
	Methods
	Result and Discussion
	a. Objek Tradisi
	b. Ruang Lingkup Penggunaan Tradisi
	c. Keabsahan Tradisi (Penilaian Baik dan Buruk)
	1) Dilihat dari bentuknya keterlibatan pangadâ’
	2) Dilihat dari faktor-faktor pelestarian tradisi keterlibatan

	Conclusion
	Bibliography

